
UNIVERSIDADE FEDERAL DO ACRE 
PRO-REITORIA DE GRADUAÇÃO  

CENTRO DE EDUCAÇÃO DE LETRAS E ARTES  
CURSO DE LICENCIATURA EM PEDAGOGIA 

 
 
 
 
 

 
 
 

EUDERLI FREIRE DE FREITAS 
 
 

 

 

 

 

A FILOSOFIA NOS ANOS INICIAIS DO ENSINO FUNDAMENTAL: CAMINHO 

PARA UMA EDUCAÇÃO CRITICO-REFLEXIVA? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RIO BRANCO  

2018 

 



 
EUDERLI FREIRE DE FREITAS 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A FILOSOFIA NOS ANOS INICIAIS DO ENSINO FUNDAMENTAL: CAMINHO 

PARA UMA EDUCAÇÃO CRITICO-REFLEXIVA? 

 
 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à 
Banca Examinadora, do curso de Pedagogia da 
Universidade Federal do Acre – UFAC, como 
requisito final para a obtenção do título de 
licenciado em Pedagogia. 

Orientadora: Profa. Dra. Elizabeth Miranda de Lima 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RIO BRANCO 

2018 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



EUDERLI FREIRE DE FREITAS 

 

A FILOSOFIA NOS ANOS INICIAIS DO ENSINO FUNDAMENTAL: CAMINHO 

PARA UMA EDUCAÇÃO CRITICO-REFLEXIVA? 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado 
à Banca Examinadora, do curso de Pedagogia 
da Universidade Federal do Acre – UFAC, 
como requisito final para a obtenção do título 
de licenciado em Pedagogia. 

Orientadora: Profa. Dra. Elizabeth Miranda de 
Lima 

 

Banca Examinadora 

 

 

 

Elizabeth Miranda de Lima 

Professora Dra.do Centro de Educação Letras e Artes  

Universidade Federal do Acre  

Orientador (a) 

 

 

 Lenilda Rego A. de Faria 
Professora Dra.do Centro de Educação Letras e Artes  

Universidade Federal do Acre  
(Membro)  

 

 

Elisabete Carvalho de Melo 
Professora Dra.do Centro de Educação Letras e Artes  

Universidade Federal do Acre  
(Membro) 

 

 

RIO BRANCO ACRE 
2018 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho a Deus e a minha família que 

me apoiou, em especial minha esposa Antônia Lima 

e minha filha Ana Flávia, meus pais Manoel Lopes e 

Wilma Freire. Dedico também a minha Orientadora 

Professora Doutora Elizabeth Miranda de Lima e aos 

colegas de turma. 



AGRADECIMENTO 
 
 

Agradeço a Deus por poder adquirir novos conhecimentos, à minha família, de 

maneira especial minha irmã a professora Maria Francisca Freire, pelo apoio, a 

todos os colegas que estiveram ao meu lado nesta trajetória, de modo especial, 

Antônia Cleilsa e Rosivania Rocha, e a todos os professores que contribuíram para 

minha graduação em Pedagogia. Agradeço também à Universidade Federal do Acre 

pela oportunidade concedida.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
[...] Sócrates necessita da filosofia para viver, como a água, como o pão; em 
verdade, mais ainda, porque com o pão e a água sobreviveria e com a 
filosofia se pode viver de verdade. Porque para filosofia, segundo Sócrates, 
viver uma vida sem pergunta não é viver de verdade. 

 
 

 (KOHAN, 2003, P. 171). 



RESUMO 

 

A pesquisa intitulada “A Filosofia nos anos iniciais do Ensino Fundamental: caminho 
para uma educação crítico-reflexiva” tem como objeto de estudo a relação entre a 
filosofia e o currículo, especialmente ao indagar sobre as possibilidades formativas 
deste componente curricular nos anos iniciais do Ensino Fundamental? Assim, o 
problema de pesquisa que direcionou a investigação expressa-se na indagação 
sobre as possibilidades do ensino de filosofia desde os anos iniciais do Ensino 
Fundamental, tendo em vista, sua relação histórica com a infância, a educação e a 
pedagogia. Dessa forma, a pesquisa teve por objetivo geral identificar as 
contribuições da filosofia na constituição e educação da infância, descrevendo as 
razões que justificam a necessidade de se ensinar este campo de conhecimento nos 
anos iniciais do Ensino fundamental I, na perspectiva do desenvolvimento de uma 
educação para o pensamento crítico e reflexivo. Com os objetivos específicos 
buscou-se: a) analisar a trajetória do conceito de infância na Filosofia; b) identificar e 
analisar o modo como se configura o ensino de Filosofia nos anos iniciais do Ensino 
Fundamental em escolas localizadas no Município de Rio Branco; c) apontar e 
descrever os conteúdos que são priorizados no seu ensino. Para fundamentar as 
análises foram utilizadas como referência autores como: Kohan (2003), Postman 
(1999), Gallo, Cornelli e Danelon (2003), Rodrigues (2012), Muranaka (2009) e 
Teixeira (2012). Em termos de percurso metodológico a pesquisa foi desenvolvida 
com base no aprofundamento bibliográfico do tema por meio de revisão de literatura, 
momento em que foi realizado um levantamento de artigos sobre a temática 
publicados em revistas especializadas na área educacional (Cadernos de Pesquisa, 
Educação e Sociedade, Revista Brasileira de Estudos Pedagógicos, Revista 
Educação e Realidade) e em revistas especializadas em filosofia. Também foi 
realizada pesquisa de campo em cinco escolas de Ensino Fundamental da rede 
particular do município de Rio Branco, Acre. Os resultados da pesquisa apontaram 
duas configurações no ensino da filosofia: a primeira se apresenta como um ensino 
de forma integralizado juntamente com outras disciplinas, sem a nomenclatura de 
filosofia, e a segunda, que traz o ensino de filosofia como um componente 
autônomo, usufruindo do status de disciplina independente em conteúdo e 
nomenclatura. Quanto aos conteúdos que são abordados no ensino de filosofia, 
destaca-se que estes se dividem em dois grupos. O primeiro composto pelas 
escolas A, B e C, que desenvolvem um ensino baseado numa concepção de filosofia 
com uma abordagem moralizante, focada nas discussões da ética, da justiça, no 
diálogo, na amizade, no respeito, com vista, a formação do bom cidadão e do bom 
cristão. O segundo grupo (escola D), onde os conteúdos da filosofia estão 
configurados por grandes temas, tais como: questões metafísicas, axiológicas, 
éticas, políticas, estéticas, epistemológicas, lógicas e de filosofia da linguagem. 
Neste sentido, a pesquisa indicou a fecundidade da relação entre filosofia, infância e 
escolarização, bem como sua potencialidade formativa em termos de 
desenvolvimento do pensamento crítico, reflexivo e da curiosidade cognitiva das 
crianças. 
 
 
Palavras chave: Infância, Educação, Ensino de Filosofia, Ensino Fundamental  

 



SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO...........................................................................................................10 

CAPÍTULO I...............................................................................................................14 

BREVE PANORAMA DA PRODUÇÃO DE CONHECIMENTO SOBRE O 

CONCEITO DE INFÂNCIA E O POTENCIAL FORMATIVO DA FILOSOFIA .......... 14 

1.1 – A Filosofia e o percurso histórico do conceito de infância: da filosofia Clássica a 

Contemporânea .............................................................................................................................. 15 

1.1.1-  Conceituação da Infância na Filosofia Clássica Grega ........................................ 16 

1.1.2 – A infância medieval: um adulto em miniatura ............................................................... 23 

1.1.3 – A infância moderna: da origem do sentimento materno/familiar à escolarização 25 

1.1.4 – A infância contemporânea ............................................................................................... 30 

1.2 – A relação histórica entre infância, educação e filosofia ................................................. 34 

1.2.1- A relação infância e educação: da Grécia antiga clássica à contemporaneidade 35 

1.3 - A potencialidade formativa da filosofia no processo educativo: do treinamento à 

autonomia intelectual ..................................................................................................................... 41 

CAPITULO II..............................................................................................................51 

A FILOSOFIA COMO COMPONENTE FORMATIVO NO CURRÍCULO DOS ANOS 

INICIAIS DO ENSINO FUNDAMENTAL: POSSIBILIDADES E DESAFIOS ............ 51 

2.1 – Percurso metodológico da pesquisa de campo ............................................................... 51 

2.2 – Descrevendo os dados coletados nas escolas campos de pesquisa .......................... 53 

2.2.1 – Descrição dos materiaisdaescola A. .......................................................................... 53 

2.2.2 –  Descrição dos Materiais das escolas B e C. ........................................................... 55 

2.2.3 - Descrevendo o material da escola D .......................................................................... 58 

2.3 – Analisando os materiais da pesquisa de campo ............................................................. 60 

2.3.1 – O que dizem esses materiais a respeito do ensino de Filosofia nos anos iniciais 

do Ensino Fundamental ............................................................................................................. 60 

2.4- Dialogando com alguns autores a respeito do material analisado ................................. 77 

3.0 CONCLUSÃO ............... ..................................................................................... 87 

4.0 REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS .................................................................. 91 

ANEXOS....................................................................................................................93 

Anexo- A: Protocolo de Pesquuisa TCC_ período (2012- 2016) ............................................ 94 

 



 
 

10 
 

INTRODUÇÃO 

 

Este trabalho tem como objeto de estudo a relação entre a filosofia e o 

currículo, especialmente ao indagar sobre as possibilidades formativas deste 

componente curricular nos anos iniciais do Ensino Fundamental. Assim, o problema 

de pesquisa que direcionou a investigação expressa-se na indagação das 

possibilidades de se ensinar filosofia desde os anos iniciais do Ensino Fundamental, 

tendo em vista, sua relação histórica com a infância, a educação e a pedagogia.  

Como forma de garantir uma resposta aprofundada ao problema de pesquisa, 

foram elaboradas questões secundárias, a saber: Qual a trajetória do conceito de 

infância na filosofia? Como se configura a relação histórica entre infância, educação, 

pedagogia e a filosofia? Quais os elementos que expressam sua potencialidade 

formativa?  Como se configura na atualidade o ensino de Filosofia nos anos iniciais 

do Ensino Fundamental em escolas do Município de Rio Branco? Quais conteúdos 

são abordados no ensino de filosofia (nos anos iniciais do Ensino Fundamental) nas 

escolas que ofertam esse componente curricular?  Em que aspectos o ensino de 

Filosofia pode contribuir para que a educação da infância se desenvolva de forma 

que possa favorecer uma formação reflexiva, crítica e consciente? 

Dessa forma, a pesquisa tem por objetivo geral identificar as contribuições da 

filosofia na constituição e educação da infância, descrevendo as razões que 

justificam a necessidade de se ensinar este campo de conhecimento nos anos 

iniciais do Ensino fundamental I, na perspectiva do desenvolvimento de uma 

educação para o pensamento crítico e reflexivo. 

 Buscando auxiliar na efetivação do objetivo geral, foram estabelecidos 

objetivos específicos, posto que, estes permitiram: a) analisar a trajetória do conceito 

de infância na Filosofia, descrevendo como esta área de conhecimento contribuiu 

para a formulação de diferentes concepções sobre como educar a infância; b) 

identificar a relação histórica entre infância, Educação, Pedagogia e Filosofia, 

analisando como esta tem contribuído como elemento de debate para a afirmação 

da infância; c) analisar o potencial formativo da filosofia no processo educativo, 

tendo em vista, que seus elementos podem possibilitar uma educação para além do 

mero treinamento de competências; d) identificar como se configura o ensino de 

Filosofia nos anos iniciais do ensino fundamental em escolas localizadas no 



 
 

11 
 

Município de Rio Branco, de modo a  descrever os conteúdos que são priorizados no 

seu ensino; e e) apontar em que aspectos o ensino de Filosofia pode contribuir para 

que a educação da infância se desenvolva de forma que possa favorecer uma 

formação reflexiva, crítica e consciente. 

A relevância da pesquisa sobre esta temática se evidencia diante das 

perspectivas de formação humana, impressas pelas atuais reformas educacionais, 

as quais enfatizam uma formação aligeirada, técnica e pragmática, com um modelo 

formativo direcionado para a preparação para o trabalho, e o desempenho nas 

avaliações externas. Embora o discurso seja outro, interessa mesmo é um homem 

acrítico – e para tal, estimular uma formação para pensamento, para reflexão e para 

crítica - é visto como algo desnecessário.  

Do ponto de vista pessoal, o interesse por este objeto de pesquisa advém das 

contribuições provenientes da minha formação filosófica, tanto no bacharelado 

quanto na licenciatura em Filosofia, das leituras e reflexões realizadas ao longo do 

curso de Pedagogia, da Universidade Federal do Acre- UFAC, de modo especial, 

das disciplinas de Filosofia da Educação I e II.  

Dentre os fatores que me levaram a fazer esta investigação, destaca-se a 

minha inquietação com relação à ausência dessa área, no currículo do Ensino 

Fundamental I, em escolas da rede pública. Reitera-se que os Parâmetros 

Curriculares Nacionais (PCNs, 2009), os Referenciais Curriculares para o Ensino 

Fundamental I (1991), os Cadernos de Orientações Curriculares (COCs, 2009), 

afirmam que o objetivo da educação é formar um cidadão ativo, crítico e consciente. 

Tais pressupostos suscitam a indagação: por que esse componente pouco ou quase 

nunca se faz presente nas escolas? Quais as consequências de sua ausência no 

currículo? Que mudanças poderão advir no modelo de formação do aluno a sua 

presença no currículo?  

Para fundamentar as análises foram utilizadas como referência autores como: 

Kohan (2003), que possibilita a compreensão da trajetória de constituição do 

conceito de infância  na filosofia desde o período clássico aos dias atuais e sua 

relação com a educação e a filosofia; Postman (1999), ao tratar da forma como a 

criança era percebida na Idade Média e o seu processo de desaparecimento na 

contemporaneidade, Rodrigues (2012), que aborda a falta de espaço da filosofia nos 

currículos oficiais; Muranaka (2009)  com as análises sobre o espaço do ensino de 



 
 

12 
 

filosofia no ensino fundamental e Teixeira (2012) que estudou sobre a inserção do 

ensino de filosofia na Educação Básica.  

Em termos de percurso metodológico a pesquisa foi desenvolvida seguindo 

algumas etapas, a saber:  

- Aprofundamento bibliográfico do tema por meio de revisão de literatura. 

Neste momento, foi realizado um levantamento de artigos sobre a temática 

publicados em revistas - Cadernos de Pesquisa, Educação e Sociedade, Revista 

Brasileira de Estudos Pedagógicos, Revista Educação e Realidade e em revistas 

especializadas em filosofia, que se fazem presente no anexo A. 

- Coleta de dados empíricos realizada adotando-se os seguintes parâmetros: 

identificação das escolas públicas que ofertassem o componente de filosofia nos 

anos iniciais do Ensino Fundamental em Rio Branco; sendo constatada a ausência 

deste componente no currículo dos anos iniciais da rede pública, procedeu-se o 

levantamento dos mesmos dados nas escolas particulares e confessionais da 

capital. Nesse momento foram identificadas 10 (dez) escolas, sendo 7 (sete) 

particulares e 3  (três) confessionais,  todas trabalhando com primeiro ciclo do 

Ensino Fundamental (1º ao 5º ano). Na sequência foram organizadas visitas a estas 

instituições, as quais transcorreram no período de agosto, setembro e início de 

outubro/2017. Constatou-se que somente cinco trabalhavam com a filosofia, destas, 

somente quatro aceitaram participar da pesquisa e nos fornecer os dados 

necessários. Esta fase se deu no período da segunda quinzena do mês de 

novembro de 2017 a janeiro de 2018.  

Na sequência de etapas da pesquisa passou-se ao momento de 

sistematização e análise dos dados coletados, que consistiu no momento de 

organização e elaboração do relatório de pesquisa, que se estrutura em dois 

capítulos.  No primeiro, se fez um breve panorama histórico sobre o conceito de 

infância na filosofia, bem como sua potencialidade formativa, e no segundo, se fez a 

descrição e análise dos dados empíricos coletados na pesquisa de campo, 

analisando-os à luz do referencial teórico que embasaram o trabalho. Por fim, são 

apresentadas algumas conclusões sobre a pesquisa realizada, seguida das 

referências bibliográficas.  

Em suma, no que se refere à relevância acadêmica, espera-se que esta 

pesquisa possibilite o debate sobre os conhecimentos científicos que contribuem 



 
 

13 
 

para a formação da infância pautada nas capacidades reflexivas, que são 

indispensáveis em uma formação cidadã. Espera-se também contribuir com o 

despertar de outros graduandos e pesquisadores para o debate dessa problemática 

no meio acadêmico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

14 
 

CAPÍTULO I 

BREVE PANORAMA DA PRODUÇÃO DE CONHECIMENTO SOBRE O 

CONCEITO DE INFÂNCIA E O POTENCIAL FORMATIVO DA FILOSOFIA 

 

Neste capítulo será efetuada uma análise sobre as possibilidades e 

potencialidade da filosofia como componente formativo de alunos dos anos iniciais 

do Ensino Fundamental, com ênfase para o exame de como tem sido tratado no 

âmbito da filosofia o conceito de infância. 

O capitulo está organizado em três partes, a primeira trata do percurso 

histórico do conceito de infância na filosofia clássica, medieval, moderna e 

contemporânea. O objetivo desta análise foi realizar um apanhado histórico de como 

era compreendido e conceituado o ser infantil na filosofia desses períodos. 

Na segunda parte do capítulo foi enfatizada a relação histórica entre infância, 

educação e filosofia.  Busquei mostrar como se tem dado historicamente a questão 

da educação da criança, de modo mais incisivo nos período moderno e 

contemporâneo.  

A terceira parte prioriza a análise da potencialidade formativa da filosofia para 

a educação, tendo em perspectiva o desenvolvimento da autonomia intelectual. Se 

mostrará ainda a importância deste campo de conhecimento no processo educativo 

do ser humano, uma vez que, permite que o educando trabalhe e estimule sua 

capacidade intelectual e cognitiva em busca do pensar, analisar, refletir e criticar, a 

partir de conhecimento já produzido sobre a realidade social, cultural, religiosa e 

política. 

Para o desenvolvimento deste capítulo foram utilizados como referências 

autores e documentos oficiais como: Kohan (2003), uma vez que, este apresenta as 

marcas do percurso histórico do conceito de infância desde a filosofia grega clássica 

até a filosofia contemporânea. Ou melhor, o conceito de infância de Platão a 

Foucault e outros contemporâneos, a relação entre infância, educação e filosofia, 

bem como, a potencialidade formativa desta no processo educativo da infância.  

Postman (1999), Nascimento, Brancher e Oliveira (2011), posto que, os mesmos 

apresentam elementos que caracterizam a construção do conceito de infância no 

período medieval, moderno e contemporâneo.   Também se recorrerá ao Documento 

Brasil (2005), que traz o Estatuto da Criança e do Adolescente e a Convenção sobre 



 
 

15 
 

os Direitos da Criança, entre outros dispositivos de lei que normatizam os direitos da 

infância contemporânea em nível mundial e nacional. Ainda se recorreu ao estudo 

de Warde (2007) para demonstrar, em nível de Brasil, a compressão da diferença 

entre criança e infância. 

Para o desenvolvimento do segundo tópico, se recorreu aos autores Koninck 

(2007), Nogueira e Leal (2015), Gallo et.al (2003), Peixoto (org. 2004), Ferreira 

(2009), uma vez que, suas obras permitirão que os argumentos apresentados por 

Kohan sejam confirmados e fortificados, posto que, mostram como se foi tecendo 

filosoficamente essa relação da infância com a educação e destas com a filosofia ao 

longo dos períodos da conceituação dessa idade da vida do ser humano. 

Ainda se recorreu a autores como: Gallo, Cornelli e Danelon (2003, p. 23), 

que trazem a questão da filosofia como elemento formativo para que o educando 

aprenda a pensar por si mesmo. Nogueira e Leal (2015), Naldinho e Junior (2012), 

Rodrigues (2012), Gallo (2012), Tesser, Horn e Junkes (2012), Severiano (2012), 

Ferreira (2009) e Diez e Cunha (2012), que embasaram os debates sobre essa 

potencialidade formativa da filosofia apontada por Koham (2003), permitindo 

compreender a importância desta área de conhecimento no processo de formação 

do ser humano, de modo particular, do cidadão infante: a criança e aluno dos anos 

iniciais do Ensino Fundamental. 

 

1.1 – A Filosofia e o percurso histórico do conceito de infância: da filosofia 
Clássica à Contemporânea 

 

Ao empregarmos o conceito de infância, logo vem ao entendimento a 

percepção desta como algo atemporal, pois entende-se que sempre existiu como a 

conhecemos com as referências de nosso tempo. Este entendimento derivado do 

senso comum tem as suas limitações, pois apresenta-se como a-histórico, isso por 

que, além de negar sua historicidade, permite o entendimento de que esta não é 

uma construção social, cultural e econômica que pode variar de sociedade para 

sociedade.  

  Outro entendimento que se tem, este mais historicizado, é de que a Infância 

é uma criação exclusivamente da modernidade, que nasceu juntamente com a 

criação da escola e as transformações da sociedade a partir dos séculos XVII e 

XVIII, essa infância pode ser chamada de rousseauniana. 



 
 

16 
 

Assim como KOHAN (2003), compartilho do entendimento de infância como 

um conceito construído ao longo da história da humanidade, e que vários filósofos já 

se ocuparam desse tema. Assim, vale salientar como os discursos filosóficos foram 

tecendo percepções e entendimentos sobre essa fase da vida do ser humano, desde 

os gregos, aos filósofos considerados modernos e contemporâneos. 

De acordo com Kohan (2003, p. 19), a atividade de resgate da conceituação 

de infância é imprescindível, pois quando se pensa um conceito como o este que  

sedimenta discursos pedagógicos, passa a ser  tarefa de quem estuda e trabalha 

com a filosofia da educação, refletir sobre a construção de um conceito de infância  

que se faça presente no cerne de discursos filosóficos que demarcam a historicidade 

da construção do conceito de infância ou, como o autor denomina, de  história das 

ideias filosóficas que demarcam essa especificidade dessa fase da vida humana. 

Vejamos o que diz o autor com relação a esse assunto: 

 

 
Esta primeira parte estuda uma primeira forma de relação entre filosofia e 
infância. Trata-se de uma tarefa “Clássica” de filosofia da educação: pensar 
um conceito que se encontra na base de muitos discursos pedagógicos [...] 
nosso trabalho se escreve no marco que poderíamos denominar uma 

“história das idéias filosóficas sobre a infância [...] (KOHAN, 2003, p. 19) 

 

 

Como se ver, o autor assinala que desde tempos passados, há uma relação 

entre a filosofia, infância e educação, que esta já se fazia presente, conceitualmente, 

em discursos filosóficos os quais podem ser denominados de “história dos discursos 

filosóficos da infância”. 

 

1.1.1- Conceituação da Infância na Filosofia Clássica Grega 

 

Pode-se identificar em Platão, grande filósofo da antiguidade conceituações a 

respeito da infância na Grécia Antiga. Em seus discursos sobre a criança, este 

filósofo aponta marcos que caracterizam bem o que se entendia socialmente como 

essa fase da vida humana. 

De acordo com Kohan (2003), Platão não fez estudos propriamente sobre a 

infância e nem tão pouco criou uma teoria que articulasse um único conceito para 

essa fase da vida humana, nem a resumiu em uma só palavra. Talvez porque em 



 
 

17 
 

sua época, no grego não houvesse essa possibilidade, pois etimologicamente esta 

não existia. 

Segundo o autor, quando o filósofo se referia a criança utilizava-se de duas 

palavras: país e néos. A primeira tem raiz indo-europeia que em grego transforma-se 

pa/po e no latim pa/pu e equivale país e puer. Que tem o significado primitivo de 

“alimentar ou alimentar-se”. Da raiz destas palavras surgem várias outras que o 

autor descreve da seguinte maneira:  

 
 

[...] da mesma raiz temática são, por exemplo, os termos pateomais 
(comer); apostas (sem comer), em jejum, (impatus); Pater (“pai, „o que 
alimenta‟, em latim, pater); paízo (brincar como uma criança‟, „divertir-se‟, 
„fazer criancices‟). Póa („pasto‟, em latim pasto); paimém („pastor‟, „o que 
leva para comer‟ em latim, pastor); paidian („jogo‟, „diversão‟); paidiá („jogo‟, 
„passa tempo‟); paidéia (cultura, „educação‟) paideúo („formar‟, „educar‟); 
paidagogós (o que conduz a criança; „pedagogo‟) (KOHAN, 2003, p. 29). 

 
 
Como se ver, a primeira palavra utilizada por Platão (pais no grego e puer em 

latim) possui um amplo significado, de forma que permite que o mesmo, ao utilizá-la 

em grego possa está se referindo tanto a criança como a jovens sem uma idade 

determinada, o que é possível dizer, de acordo com Kohan (2003), que se refere 

frequentemente ao menino do sexo masculino até a entrada na cidadania, já com 

relação a menina, até o casamento. 

  A segunda palavra utilizada por Platão apontada por Kohan (2003, p. 31) é a 

néos que remete aos “jovens”; “recente” ou “novo”, sendo a mesma ligada à raiz 

etimológica nu, a qual origina-se o termo núm, que significa “agora”; podendo ser 

aplicado não somente a pessoas, mas a plantas e animais. Nesse sentido, se pode 

dizer, pela a amplitude de significados das palavras (país e néos) utilizadas por 

Platão para designar o termo criança em grego, tenha levado o mesmo a várias 

conceituações e caracterizações dessa fase da vida humana na filosofia clássica 

grega.  

Dessa forma, por não haver no grego clássico um termo que tem no latim, 

(infantia) para designação em uma só palavra a criança grega em referência a um 

recorte de idade bem determinada, permite inferirmos que na antiguidade não 

houvesse demarcações que possamos entender como a criança era entendida e 

tratada, inferência esta que, ao debruçarmos sobre os estudos de Kohan, se mostra 

um tanto equivocada. 



 
 

18 
 

Fundamentado nos estudos de Kohan (2003, p. 33), pode-se reconhecer que, 

a falta de uma palavra para a designação do termo criança ou infância no grego, 

tenha levado a associação desta fase da vida humana a de escravo jovem, vale 

ressaltar que, essa demarcação não se faça presente na maioria das literaturas 

oficiais, e, portanto, esse é um dos fatores que contribui para a formação de juízos 

da não existência de infância na cultura e na sociedade grega clássica. 

Contrapondo essa visão da literatura dominante, Kohan (2003), destaca que 

Platão, pela amplitude significativa das palavras utilizadas (país e néos) na 

significação do termo criança, tenha apresentado em seus discursos, quatros 

demarcações para o termo infância, sendo estas: a infância como possibilidade; a 

infância como inferioridade, a infância como o outro desprezado, e por último, a 

infância como sendo um material da política. Na sequência se fará o detalhamento 

de como se configura cada uma dessa visão platônica da infância. 

A infância Platônica como possibilidade o levou a preocupar-se com uma boa 

educação, posto que, de acordo com o mesmo, é nos primeiros momentos da vida 

que se imprime o caráter e a personalidade do virá a ser o indivíduo quando adulto. 

Observa-se o que diz Kohan (2003), a esse respeito: 

 

 

Os primeiros momentos são os mais importantes na vida, [...] por isso não 
se permitirá que as crianças escutem os relatos que contêm mentiras, 
opiniões e valores contrários aos que se espera deles no futuro. Porque se 
a pessoa a vida como consequência em desenvolvimento, como um devir 
progressivo, como um futuro que será resultado das sementes plantadas, 
tudo o que venha depois dependerá desses primeiros passos [...]. (KOHAN, 
2003, p. 39).     

 

 

Portanto, se ver a criança como um povir do ser humano, por isso, deve ser 

cuidada e educada desde a primeira idade, pois é essa educação ou a boa 

educação que guiará seu caminho para ser um bom cidadão. O que essa criança 

será quando adulto é resultado da educação de hoje, por isso, deve ter o maior 

cuidado possível para guiar bem esse primeiro momento ou fase da vida humana. 

Nesta concepção de infância, a criança é um devir progressivo e os frutos que 

produzirá na sequência, está diretamente ligado com o que lhes foi oferecido de bom 

ou mal, nos seus primeiros passos ou nos primeiros anos de vida.  



 
 

19 
 

Ainda de acordo com o autor, Platão considera que se faz necessário que a 

sociedade se preocupe e cuide da educação da criança, não pelo lugar que esta 

ocupa na sociedade no presente, mas pelo que ela pode ocupar no futuro. 

Segundo esta concepção de infância, a criança é a base de toda vida humana 

que se bem-educada sua natureza será virtuosa e produzirá frutos de bom sabor 

para a pólis.  

Sendo a infância o primeiro degrau ou a base da vida do ser humano, esta se 

torna, na visão de Platão, incompleta e inacabada e cabe, progressivamente, a 

educação ir fazendo essa completude. 

Nesse sentido, Kohan (2003, p. 40) descreve que: 

 
 

A princípio, essa visão da infância parece extraordinariamente positiva, 
poderosa: dela pode devir qualquer coisa; dela, quase tudo pode ser. 
Contudo, essa potencialidade, esse ser potencial, esconde, como 
contrapartida, uma negativa em ato, uma visão não-afirmativa da infância. 
Ela poderá ser qualquer coisa. O ser tudo no futuro esconde um não ser 
nada no presente [...] (KOHAN, 2003, p. 40).   

 
 
O autor continua sua análise afirmando: 
 
 

[...] Não se trata de que as crianças já são, em estado de latência ou 
virtualidade, o que irá devir; na verdade, elas não têm forma alguma, são 
completamente sem forma, maleáveis e, enquanto tais, podemos fazer 
delas o que quisermos. (KOHAN, 2003, p. 40). 

 
 
A infância platônica como possibilidade é tudo e é nada ao mesmo tempo, o 

que nos permite reconhecer que a infância nessa demarcação pode ser considerada 

um ser socialmente inferior e que está na sociedade como um ser incompleto e 

inacabada, cabendo a educação guiar seus passos e tira-lo desse estado de devir 

humano e de inferioridade social, que é a segunda demarcação da infância platônica 

que detalharemos nos parágrafos a seguir. 

A infância como significação de inferioridade na visão filosófica de Platão, 

refere-se à diferenciação do ser pequeno, tanto em tamanho físico como no âmbito 

da espiritualidade. Nesta visão, a criança não é um ser capaz de executar ações 

autônomas, necessitando sempre dos cuidados de um adulto ou preceptor. É 

também comparada a um escravo e um indivíduo sem ordem e sem cultura, sendo 

da educação a tarefa de torná-la livre e desenvolver suas potencialidades.  



 
 

20 
 

 Kohan (2003, p. 42) expressa essa visão platônica de inferioridade da criança 

da seguinte maneira “[...] as crianças sem seus preceptores são como os escravos 

sem seus donos [...]. Por isso, devem ser sempre conduzidos por um preceptor”. 

Como se percebe a criança é um ser inferior assim como o escravo é 

socialmente, por isso, necessita sempre de ter um adulto responsável pela mesma. 

O que a faz diferenciada do escravo, é a sua potencialidade que através de uma boa 

educação pode se desenvolver e ser um adulto virtuoso. Vale salientar que, essa 

potencialidade só a torna superior ao escravo quando deixa de projetar tudo que há 

de inferior na natureza humana tais como a desordem, a ausência de harmonia a 

aspereza, desproporcionalidade: 

 
 

[...] Essa potencialidade, quer diferenciar a criança do escravo, não a torna 
melhor enquanto projeta o que para Platão há de inferior no ser humano e 
na ordem social que abriga: a desordem, a falta de harmonia, a 
desproporção (KOHAN, 2003, p. 43). 

 
 

Aqui, a infância ao ser comparado com o escravo, é vista como seres 

inferiores, sem cultura, sem proporção e que socialmente não se enquadra na 

qualidade de cidadão. Mesmo possuindo inatamente uma potencialidade, enquanto 

não se libertar por via da educação, não deixa sua condição de ser inferior. 

Outro aspecto que Kohan (2003), examina dos discursos de Platão para 

mostrar a demarcação de infância como um estado de inferioridade, refere-se a esta 

como um estado de embriaguez, uma vez que, nesta condição a pessoa não é 

capaz de dominar-se, dependendo de outro para guardá-lo, e no caso da infância 

um adulto. “Em estado de embriaguez, um adulto, como uma criança, [...] é menos 

dono de si mesmo do que nunca, e o mais pobrezinho de todos os homens. O 

embriagado é uma criança pela segunda vez, como o ancião [...]” (KOHAN, 2003, p. 

44).   

Essa visão de incapacidade da criança é confirmada quando Platão, de 

acordo com o autor, descreve “[...] Na infância não é possível saber o justo e o 

injusto; é o tempo da incapacidade, das limitações no saber, também no tempo; é a 

falta de experiência, é a imagem da ausência do saber, do tempo e da vida”. 

(KOHAN, 2003, p. 45). 

Como se percebe, Platão se utiliza das comparações da infância com o 

escravo, que precisa de um dono e um senhor, do adulto em estado de embriagues 



 
 

21 
 

e esta como um tempo de incapacidade, para justificar a demarcação em seus 

discursos da infância como sendo, de um ser que se encontra em um estado de 

inferioridade e dependência em relação ao homem adulto, ao cidadão da pólis. E 

sendo assim, deve ser um ser desprezável socialmente, esta é a terceira 

demarcação platônica da existência de infância, a qual se passará a discorrer na 

sequência.  

A compreensão da infância como o outro desprezado marca a terceira visão 

platônica sobre a criança. Estes estão expressos no discurso em que Platão se 

utiliza dos diálogos de Sócrates para comparar a infância como sendo a fase da falta 

de experiência com a administração pública da pólis. Para o mesmo, se o filósofo é 

visto como alguns sem muito ou nenhum valor, referentes aos assuntos e coisas 

públicas, assim também é a criança. Desta forma, filosofia e infância não encontram 

problemas em está e andar como parceiras, uma vez que, todas são percebidas 

como coisa sem importância na pólis. Esses argumentos são encontrados nos 

diálogos em Sócrates e Cálicles.  

Vejamos como descreve essa passagem a respeito do desprezo da filosofia e 

da infância nesses diálogos: 

 

 
[...] É isso que sucede a Sócrates. A filosofia, como a infância, está ligada a 
falta de experiência. O filosofo é tão ridículo e infantil nos assuntos públicos 
como os políticos o são nas conversas filosóficas [...]. De modo que, para 
Cálicles, a infância e a filosofia podem estar juntas porque ambas são, por 
natureza, coisa sem importância (KOHAN, 2003, p. p. 52 – 53). 

 

 

Dessa forma, é possível compreender o porquê que nessa demarcação de 

infância descrita por Platão, a criança é o ser desprezável, sem serventia 

socialmente. Se os filósofos são os indolentes, portanto, são indesejáveis, as 

crianças também as são. 

Ao comparar os diálogos entre Sócrates e Cálicles, Platão aponta a criança 

como o filósofo, alguém sem serventia para a pólis. É nesse sentido que o texto de 

Kohan, ao descrever essa característica da infância na filosofia clássica enfatiza: 

 

 
[...] As crianças são a figura do não-desejado, daquele que não aceita a 
minha verdade, do rival desqualificado, de quem não compartilha uma forma 
de entender a filosofia, a política, a educação e por isso deve ser vencida 
azotado, expulsado da pólis. As crianças são, para Sócrates e para Cálicles, 



 
 

22 
 

portanto, para Platão, uma figura do desprezo, do excluído. [...] (KOHAN, 
2003, p. 55). 

 

 

Em suma, na pólis grega a criança é comparada a um filósofo, alguém que é 

visto com maus olhos pela sociedade, pois do ponto de vista da administração das 

coisas públicas, pouco ou nada sabe. E sendo o filósofo essa pessoa sem serventia 

para a pólis, sua presença é indesejável tornando-se um alguém desprezável. Nesse 

sentido, ao comparar a infância ao filósofo, Platão a aproxima de uma concepção do 

outro como o indesejável, sem serventia socialmente e politicamente. 

Outra visão platônica sobre a infância é aquela na qual as crianças são vistas 

como o futuro, o povir humano, que se forem bem cuidadas por meio da educação, 

serão bem formadas, e sendo estas bem instruídas poderão ser os governantes da 

pólis. 

Como se percebe, nos discursos platônicos que se refere a infância, esta 

ganha conotação política, daí o porquê que o mesmo se preocupa com a boa 

educação das crianças. Serão estas, de acordo com Platão, os futuros reis e 

governantes da pólis. Kohan descreve da seguinte forma esta parte do discurso de 

Platão que caracteriza a quarta marca da existência de uma infância na filosofia 

clássica: 

 

 
[...] em A República, tantos cuidados na criação e na educação dessas 
pequenas criaturas si justificam porque elas serão os futuros guardiões das 
pólis, seus governantes [...] 

[...] como sabemos, essas crianças com cuja educação se preocupa Platão 
serão, no futuro, reis e rainhas que filosofem e filósofos que governem, de 
modo justo a pólis [...] (KOHAN, 2003, p.56). 

 

 

Kohan enfatiza na perspectiva platônica a criança, não como um material 

importante pelo que esta é no presente, mas, pelo material político que pode vir a 

ser no futuro, isso se bem cultivada com uma boa educação que a forme, quando 

adulto, em um filósofo para governar a pólis. 

Nessa concepção platônica tanto a infância como a educação estão a serviço 

da política, não de qualquer política, mas da boa política com vista a boa 

governança da pólis, haja vista que, esta necessita de homens adultos bem 

formados, e para se alcançar esse fim,a criança e a educação são importantes na 



 
 

23 
 

visão de Platão para a construção da Pólis sonhada, onde o governante seja filósofo 

e governe esta para todos justamente.  

Em síntese, a filosofia clássica da infância, apresentada por Kohan (2003), 

tem como grande representante o filósofo grego Platão. O autor apresenta quatro 

demarcações em seus discursos que mostram a existência de uma visão do que era 

a criança na pólis da antiguidade grega. Esta infância era caracterizada como sendo: 

uma possibilidade futura, a inferioridade presente, o outro desprezado e indesejável 

socialmente por não ter serventia ou domínio da administração da pólis, e por último, 

a infância como material da política, visto que, esta seria a matéria prima da política 

grega. Vale salientar que todas essas caracterizações da infância platônicas e seus 

destinos estão diretamente relacionados aos seus processos educativos. Se bem-

educadas a infância poderá ser o rei ou o governante da pólis capaz de governar de 

forma justa a sociedade.   

Portanto, de acordo com o exposto até então e com base nos descritos de 

Kohan (2003), é possível dizer que na antiguidade e também na filosofia clássica, 

havia sim uma visão da infância, mesmo que esta não seja a infância criada pela 

modernidade, que será assunto apresentado e discutido mais adiante. Na sequência 

será examinada a forma de como a criança era vista e tratada na Idade Média.  

 

1.1.2 – A infância medieval: um adulto em miniatura 

 

No período medieval a criança não era compreendida como alguém com 

características e necessidades diferenciadas do adulto. De acordo com Kohan 

(2003), com base nas pesquisas de Philipes Ariès, na Era Medieval as sociedades 

não possuíam de fato a consciência sobre as crianças como portadoras de uma 

infância. Nessa sociedade, de acordo com o autor, o infante estava relacionado com 

a pessoa que não tinha a capacidade de satisfazer suas necessidades mínimas. 

Koran aponta que:  

 

 
[...] as teses de Aires são duas: a primeira é que nas sociedades europeias, 
durante a época medieval, não havia um sentimento ou consciência de 
infância. Nessas sociedades, o que hoje chamamos de infância, estava 
limitado a esse período relativamente curto, mais frágil da vida, em que uma 
pessoa ainda não podia satisfazer por si mesma suas necessidades básicas 
[...].  A segunda tese, complementar a primeira, é que a partir de um longo 
período, e, de um modo definitivo, a partir do séc. XVII, se produz uma 



 
 

24 
 

mudança considerável: começa a se desenvolver um sentimento novo com 
relação a “infância”. A criança passa a ser o centro das atenções dentro da 
instituição familiar [...] (KOHAN, 2003, p.63-64, 66).  

 
 

 Essa primeira tese de Ariès referente a infância medieval, nos mostra que a 

visão de infantes como incapazes, nas sociedades medievais estudadas por ele, 

refere-se ao período pueril, onde a criança ainda está em fase de faixas, sendo 

incapaz de prover e satisfazer suas necessidades básicas indispensáveis para sua 

sobrevivência, tais como: comer, beber, higienizar-se, entre outras. Se a primeira 

tese de Aires nos confirma a existência de uma curta infância na era medieval, a 

segunda mostra, segundo Kohan (2003), que esse panorama começou a mudar a 

partir do século XVII, uma vez que, a sociedade começa a produzir um novo olhar 

para com as crianças. Estas não mais são vistas como adultos pequenos, mas como 

um alguém que necessita de cuidados e de carinho por parte dos adultos. Em outras 

palavras a criança passa a ser uma fonte de distração que merece toda atenção das 

famílias.  

Ainda de acordo com o autor, reportando-se a primeira tese de Aires, tão logo 

as crianças largassem o curto período das faixas e de dependência total do adulto, 

eram inseridas na sociedade, pois, se entendia que estas eram adultos, só que em 

miniatura, como mostra o trecho a seguir: 

 
 

Segundo essa tese, um longo período que, vai até um momento difuso entre 
os séculos XVII e XVIII, aquelas a quem hoje chamamos de crianças, eram 
adultos menores, ou em menor escala de tamanho [...] 
Tão logo o pequeno pudesse abastecer-se fisicamente, habitava o mesmo 
mundo que os adultos, confundindo-se com eles [...] (KOHAN, 2003, p.64).  

 
 

Neste período, a criança não era vista em suas especificidades e 

necessidades que a moderna concepção de criança da modernidade consolidou. 

Tão logo fosse possível, as crianças ligavam-se diretamente para a condição de 

homens e mulheres adultos, incorporando-se as formas de vestisse e comportar-se 

socialmente. 

Corroborando com os estudos de Ariès, Kohan (2003) destaca a inexistência 

de um sentimento materno e ou de proteção aos pequenos, sendo comum, a prática 

do infanticídio, pois a morte de crianças era motivo de indiferença por parte da 

sociedade e até por parte das próprias progenitoras. Perder um bebê neste período 



 
 

25 
 

lugar. Era um período em que as mulheres tinham uma alta fertilidade, no entanto, 

havia uma grande natalidade, como aponta Kohan (2003, p.65) “até o século XVII, 

predomina o que Ariès chama de „infanticídio tolerado‟ junto a um sentimento de 

indiferença, „com relação a uma infância demasiadamente frágil, em que a 

possibilidade de perda é muito grande”. 

Pode-se enfatizar que neste período o que se compreendia como infância era 

o curto período pueril, onde o pequeno era incapaz de auto prover-se. Esse 

panorama na dura vida das crianças só começou a ter mudanças a partir do século 

XVIII com o processo de transição da sociedade medieval para moderna. Infância 

que se conhecerá melhor a seguir.  

 

1.1.3– A infância moderna: da origem do sentimento materno/familiar a 

escolarização  

 

O exame histórico-social das concepções sobre a infância nos permite 

compreendê-la como uma construção social e cultural de cada época. Se na era 

medieval não havia o sentimento de cuidado e proteção para com a criança, esse 

contexto começa a mudar a partir do século XVIII com a instituição de um novo 

modelo social e econômico. Foi neste momento que se iniciou um processo inverso 

com relação a questão da alta taxa de fertilidade, passando esta a ser bem 

controlada, tendo como consequência uma grande redução na natalidade infantil. 

Também surgiram mecanismos que passaram a coibir às práticas comuns nocivas e 

letais as crianças. Dessa forma, no século XVIII, como aponta a segunda tese de 

Aires descritas por Kohan, frente aos novos sentimentos e cuidados com os 

pequenos, a criança passou a assumir papel preponderante dentro da instituição 

familiar.   

Para a família, a criança passa a ser o centro de suas atenções e merece 

voltar-lhe todo o cuidado possível. Já não se aceita mais sua morte como algo 

natural, e com isso, não dá mais para ter muitas crianças, pois, se é necessário 

cuidá-la da melhor forma possível. Esta não é mais um fardo pesado, e sim fonte de 

prazer, distração e alimentação do ego familiar. Segue a descrição de Kohan a esse 

respeito: 

 
  



 
 

26 
 

[...] a partir do século XVIII, se produz uma mudança considerável: começa 
a se desenvolver um sentimento novo com relação a “infância”.  A criança 
passa a ser o centro das atenções dentro da instituição familiar [...] Já não 
se pode perdê-las ou substituí-las sem grande dor, já não se pode tê-las tão 
em seguida, precisa-se limitar o número para atendê-la melhor.  

A criança se torna uma fonte de distração e relaxamento para o adulto, que 
começa a se expressar e tornar cada vez mais ostensivos tais sentimentos 
[...] (Ibidem, 2003, p.66)  

 

 

Como se ver, nesse momento começam a surgir os elementos que irão 

constituir a infância moderna, como aponta Kohan, em referência a Ariès. É possível 

dizer que na modernidade os sentimentos e os cuidados com a criança foram mais 

intensos e afetuosos do que em outras épocas precedentes. Esse cuidado com as 

crianças, apresentado por Aires, constitui-se em um dos primeiros elementos da 

formação da infância moderna.  

Foi a partir da consolidação dos cuidados e afetos com as crianças dentro da 

instituição privada – a família – que os Estados modernos passaram a se interessar 

pelos rumos da formação destes pequenos. Para efetivar os interesses com a 

formação dos pequenos este criou várias instituições, dentre elas a escola, que 

constituía-se em um mecanismo de aprisionamento e disciplinamento dos seres 

humanos pequenos, como nos confirma Kohan (2003, p.68): 

 

 
Contudo, onde talvez o sentimento de infância tenha tomado mais força 
tenha sido em uma instituição nova, com complexos dispositivos de poder 
em um marco de confinamento e reclusão: a escola [...]. 

 

 

Como se vê, o surgimento da escola (KOHAN, 2003, p 68, 77) pode ser 

entendo como o segundo marco da criação do conceito de infância da modernidade. 

Vale dizer que, juntamente com ela surgiram os demais mecanismos que demarcam 

a efetivação do olhar diferenciado para com as crianças, entre elas estão: a 

invenção de um poder disciplinar; o professor-pastor e a invenção da pedagogia 

moderna.  

Com relação ao poder disciplinar, Foucault, de acordo com kohan (2003, p. 

69-70) aponta que este é a maneira como se exerce domínio sobre os pequenos de 

forma gradual, através da vigilância e da inclusão ideológica. Esse poder não é 

conquistável e muito menos tomado, mas exercido através dos mecanismos 

disciplinares. 



 
 

27 
 

Vale salientar que, etimologicamente, a palavra disciplina que é usada no 

discurso foucaultiniano, dentre os outros vários significados, é usado como 

referência a disciplina militar (Kohan, 2003). Quando esta é efetivada na prática com 

as crianças gera uma duplicidade de sentido, tornando-se o saber e poder, é por 

isso que Foucault entende que disciplina e infância, na modernidade, caminham 

juntas, como mostra Kohan (2003, p.70) “[...] de modo que, desde a etimologia até 

os usos atuais do termo, a disciplina – saber e poder – e a infância estão juntas”. 

O autor identifica que, segundo Foucault, a disciplina é um mecanismo de 

poder criado pela sociedade moderna que se manifesta nas instituições, e com 

relação a criança, na escola, com o objetivo de vigiar e punir, visando a adequação 

desses pequenos a nova ordem social. 

Essa busca por disciplinamento e controle, atingiu até a arquitetura dos 

prédios institucionais, permitindo que estes sejam construídos e organizados 

internamente em função desse objetivo: vigiar, controlar, disciplinar e punir, como 

descreve o próprio Foucault, descrito pelo autor em análise: 

 

As instituições disciplinares produziriam uma maquinaria de controle que 
funcionou como um microscópio do comportamento; as divisões tênues e 
analíticas por elas realizadas formaram, em torno dos homens, um aparelho 
de observação, de registro e de treinamento (FOUCAULT, 1975, p. 153 IN 
KOHAN, 2003, p.73). 

 

 

Toda essa organização física tinha como finalidade a vigilância sobre os 

corpos dos infantes dentro das instituições formativas: a escola. Vale salientar que 

como coroamento dessa marca de criação da infância moderna, com vista ao 

disciplinamento e a vigilância, vieram o panopitismo, que consistia em uma forma 

menos perceptiva, mas não menos vigilante e eficaz, uma vez que, o vigiador, em 

um lugar privilegiado, exercia o olhar vigilante panopiticamente, como afirma Kohan 

(2003, p.75) “[...] surge o panopitismo, sua forma mais sutil e versátil, a vigilância 

generalizada, a incompreensiva; esta forma despersonalizada e acelera o exercício 

do poder, o torna mais eficiente, mais penetrante, menos visível”. 

O panopitismo permite que o indivíduo, em sua casa, seja vigiado, sem 

perceber, seja disciplinado sem sentir, seja forjado socialmente sem se dar conta.  

Se neste momento já se tinha três marcas bem definidas da infância 

moderna: o sentimento de cuidado, a escola e a disciplina como mecanismo de 



 
 

28 
 

forjamento, faltava ainda o executor dessa educação, e então se cria a figura do 

professor-pastor, que era o grande responsável pela execução e condição da 

formação da criança. Essa figura foi copiada do cristianismo e adaptada as 

necessidades educacionais do Estado moderno. Este indivíduo exercia o poder 

pastoral sobre seus alunos, posto que, recairia em seus ombros toda 

responsabilidade formativa das pequenas criaturas. Vejamos como Kohan descreve: 

 

 

Com seus instrumentos e técnicas, o Estado adapta aos seus fins o poder 
pastoral cristão. Ele mantém o que lhe serve e muda o que não lhe resulta 
proveito [...] numa dessas figuras privilegiada na adoção do poder pastoral 
pelo Estado moderno nas instituições educacionais é a figura do  professor-
pastor. Ele assume a responsabilidade pelas ações e o destino de sua 
turma e cada um dos seus integrantes [...] (Kohan, 2003, p.87). 

 

 

Como observa, a configuração da educação no Estado moderno mantém 

ainda muitas características do modelo medieval, até mesmo no que se refere a 

ocupação do magistério. O professor-pastor da modernidade (KOHAN, 2003, 87-88) 

traz muito dos traços do pastor medieval, posto que a relação de poder entre este e 

seus alunos é hierárquica e vertical.  E sendo assim, o mesmo deve conhecer muito 

bem seus discentes para melhor desenvolver suas atividades educacionais. Este 

docente assume o papel de disseminador do poder disciplinado no interior da 

instituição escolar.  

Depois de historicizar, a partir dos escritos de Kohan, a figura do professor-

pastor que é um dos elementos que ajudou na constituição da infância na 

modernidade, passaremos para o último elemento: a criação da pedagogia moderna. 

A pedagogia com as conotações modernas surgiu a partir de necessidades 

técnicas das instituições disciplinares e educacionais encarregadas dos cuidados e 

da educação dos pequenos fora da instituição familiar e inserção no meio social. 

Kohan (2003, p. 94) afirma isso ao escrever que “por último, naquilo que mais atinge 

a tentativa deste trabalho, a invenção da infância – ou a intensificação dos 

sentimentos em torno dela – na modernidade, leva também a invenção da 

pedagogia moderna”. 

Vale salientar que, quando se fala em criação da pedagogia, se refere a esta 

como ciência que estuda as crianças em seus aspectos comportamentais, 



 
 

29 
 

cognitivos, físicos e busca compreender como as crianças aprendem com vista a 

desenvolver estratégias eficazes para seu processo de ensino e aprendizagem. 

Dessa forma, é substancial dizer que, a partir do exposto por Kohan (2003, p. 

94) se a infância moderna ao se constituir influenciou no surgimento da pedagogia, 

esta, por sua vez, também influenciou na constituição da infância e desta como 

aluno. 

Ainda com relação à infância moderna faz necessário incorporar as 

contribuições do filósofo Jean Jacques Rousseau, uma vez que, este contrasta, em 

seus estudos sobre a educação da criança, o modelo educacional de Ariès, Foucault 

e Locke, tendo vista que, defende uma educação que o leve o homem de volta ao 

seu estado natural. 

As contribuições de Rousseau para o surgimento da ideia de infância é 

apontada por Postman quando este descreve que: 

 

 
[...] ele deu duas contribuições importante para o desenvolvimento da ideia. 
A primeira foi persistir na afirmativa de que a criança é importante em si 
mesma, e não meramente como um meio para um fim [...]. A segunda idéia 
de Rousseau foi a de que a vida intelectual e emocional da criança é 
importante, não porque devemos conhecê-la para ensinar e formar nossas 
crianças, mas porque a infância é o estágio da vida e que o homem mais se 
aproxima do “estado de natureza” [...] (POSTMAN, 1999,p. 72-72).  

 

 

Essa citação mostra o quanto Rousseau era contrário as ideias civilizatórias 

de como a educação do homem e da criança deveria ser realizada. De acordo com 

Postman (1999, p. 73) o mesmo não acreditava que os aspectos próprios das 

crianças como: “[...] as virtudes infantis da espontaneidade, pureza, vigor e alegria, 

todas as quais vira a ser consideradas como características a ser cultivadas [...]”, 

pela educação escolar e a concepção de infância lockiniana, não educam mais 

serve para deformar e tirar a criança de seu estado de natureza.   

Dessa forma, Postman (1999, 73) aponta que a infância, a partir dos séculos 

XIX e XX, a infância ganhou duas tendências conceituais: uma que a concebia como 

alguém que se necessitava imprimir por via da educação os mecanismos que a faria 

civilizada; e a segunda, denominada de romântica ou rousseauniana, contrariando a 

primeira, dizia que a educação não a formaria mais deformaria.   

Como se ver, as contribuições de Rousseau para a conceituação da infância 

moderna se fazem diferenciada porque, além de contrariar o paradigma da 



 
 

30 
 

educação que não valorizava as peculiaridades infantis, mostra que a educação 

infantil pode ser pensada de forma que a permita aproximar o mais perto possível de 

seu estado de natureza. 

Em suma, a infância moderna, de acordo com o exposto, possui como 

elementos constitutivos o surgimento do sentimento e cuidado com a criança, 

exposto por Ariès e Foucault, o surgimento da escola como instituição formadora e 

educadora; a disciplina como mecanismo de vigilância e poder; a figura do 

professor-pastor, o surgimento da pedagogia moderna como ciência que estuda o 

comportamento e o processo de ensino e aprendizagem infantil, bem como, a 

concepção rousseauniana de que esta educação a deve permitir que seja 

conservado seu estado de natureza. 

 

1.1.4 – A infância contemporânea 

 

Neste subitem, se apresentará algumas demarcações que nos permitirá 

caracterizar e conceituar a infância contemporânea. Esta possui elementos que a faz 

se diferenciar do conceito anterior explicitado, sendo estes, as leis que normatizam 

seus direitos, como explicita o documento Brasil (2005) e Domingos e Silva (2016), a 

biologicidade, apontada por Warde (2007) e Postman (1999), que além dos aspectos 

biológicos traz a questão de sua adultização imprimida pela mídia e o consumo. 

Os estudos de Domingos e Silva (2016), sobre as concepções do conceito de 

infância na legislação do Brasil, e do documento Brasil (2005) que traz os 

dispositivos de leis que surgiram, a nível internacional e nacional, no século passado 

que reconhecem as crianças como cidadãs de direitos. Em nível mundial, podemos 

citar: a “Declaração Universal dos Direitos Humanos” na qual as Nações Unidas 

(ONU) proclamou que “a infância tem direitos a cuidados e assistência especiais” ;a 

Declaração de Genebra de 1924, que tratou dos direitos das crianças; a Declaração 

dos Direitos das crianças de Genebra de 1959,que serviram de base  para 

elaboração e a aprovação da Convenção sobre os Direitos da criança, aprovado em 

1989, na Assembleia da ONU, estabelecendo os cuidados e deveres das nações 

participantes para com a infância e adolescência (BRASIL, 2005, p. 60-61). Vale 

ressaltar que a mesma serviu de base para a constituição do Estatuto da Criança e 

do Adolescente (ECA) no Brasil. 



 
 

31 
 

No tocante ao Brasil, (DOMINGOS E SILVA, 2016) os marcos regulatórios 

que definem os direitos das crianças e dos adolescentes, bem como demarcação da 

concepção de infância contemporânea, iniciam-se com a Constituição Federal de 

1988, que reconhecem a criança e ao adolescente como cidadão de direitos. A Lei 

de Diretrizes e Bases da Educação brasileira – LDB 9.394/06, o Estatuto da Criança 

e Adolescente (ECA, 1990), o Referencial Curricular Nacional para a Educação 

Infantil (RCNEI, 1998) e as Diretrizes Curriculares para a Educação Infantil (DCNEI, 

2009), posto que, estes estabelecem um dos direitos fundamentais da pessoa 

humana: o direito a educação desde os primeiros anos de vida. 

O ECA é o ápice desse marco regulatório em forma de lei, visto que, trata 

especificamente da forma em que crianças e adolescentes devem ser tratados e 

cuidados em todas as dimensões da vida. Essa normatização e reconhecimento da 

infância como um direito inato de toda pessoa é confirmada por Postman (1999), ao 

destacar que: 

 

 

[...] mas na virada do século a infância chegara a ser considerada como 
direito inato de cada pessoa, um ideal que transcendia a classe social e 
econômica. Inevitavelmente, a infância veio a ser definida como uma 
categoria biológica, não um produto da cultura [...] (POSTMAN, 1999, p.81). 

 

 

É percebível, a partir da citação acima, que a infância contemporânea  

normatizada pelas leis e tratados, tem uma conotação biológica, sendo que estes 

documentos estabelecem idade cronológica, para dizer quem éa criança ou o 

adolescente, como está normatizado na Convenção Mundial sobre os Direitos da 

Criança (CMDC) e no ECA. 

A CMDC diz em seu artigo 1º que: “Para efeito da presente convenção 

considera-se criança todo ser humano com menos de 18 anos de idade [...]”. Já em 

nível de Brasil o ECA estabelece em seu artigo 2º que: “considera-se criança, para 

efeito desta Lei, a pessoa até doze anos de idade incompletos, e adolescente aquela 

entre doze e dezoito anos de idade”. 

Essa normatização da infância, tanto em nível mundial como nacional, é 

positiva porque essa tese garante os direitos desses grupos sociais etários. No 

entanto, confirma a crítica de muitos estudiosos da infância contemporânea, uma 



 
 

32 
 

vez que, aponta esta como um período biológico e não como uma construção social, 

cultural e étnica. 

Essa forma de conceituar a infância tem como desdobramentos uma 

padronização do que vem a ser fase da vida humana, permitindo que se tenha um 

mascaramento das desigualdades e das diferenças social, culturais, econômicas e 

étnicas, que assolam as realidades de nossas crianças. A esse respeito, 

Nascimento, Brancher e Oliveira (2011, p.9) explicitam que: 

 

 
[...] É preciso lembrar, contudo, que essa não é um fenômeno generalizado: 
enquanto alguns têm infância delimitada pelo ciclo escolar, outras ainda se 
“transformam” um adulto sem ter condições para isso criança de rua, 
trabalho infantil, etc. 

 

 

Assim, pode-se identificar, com base nas referências abordadas, que 

historicamente, na sociedade contemporânea a infância é percebida como uma 

construção social e cultural, sem desprezar os aspectos cronológicos e biológicos 

(POSTMAN (1999, p.11-12).Há dois modelos de infância e um grande abismo entre 

esses dois entendimentos com relação a esse período da vida do ser humano, isso 

por que, há que se reconhecer a diferença entre os termos criança e infância, esta 

refere as construções sociais, culturais e étnicas, em quanto a primeira, refere-se 

aos aspectos biológicos (POSTMAN, 1999, p. 11). E sendo assim, a criança pode 

ser encontrada em todas sociedades, enquanto a infância não. Essa distinção é 

confirmada por Warde (2007, p. 22-23) quando de seu estudo sobre a história da 

infância no Brasil, aponta que “[...] firma-se, assim, a correspondência [...] entre a 

“criança” como sujeito naturalizado pela Psicologia, pelas Ciências Biológicas e suas 

tecnologias, e a “infância” como sujeito historicamente construído [...]”. 

Outro aspecto importante a ser analisado na discussão sobre a infância 

contemporânea diz respeito ao fenômeno de sua adultização. Esse processo tem 

por principal protagonista a mídia e o mercado de consumo, os quais têm diminuído 

a fronteira entre a criança e o adulto. Essa diminuição da fronteira entre o mundo da 

criança e do adulto é descrito por Adalto (1998) da seguinte forma: 

 

 
Estamos obcecados por crianças, mas isto não significa que estejamos 
preservando a noção de infância. Estamos obcecados porque as barreiras 
entre infância e a idade adulta estão sendo rompidas, e não sabemos ao 



 
 

33 
 

certo onde isto leva (ADALTO, 1998, p. 5, apud NASCIMENTO, 
BRANCHER, OLIVEIRA, 2011, p. 9). 

 

 

Este argumento sobre a diminuição das fronteiras entre a criança e o adulto é 

também examinado Postman quando diz: “Também não afirmo que no passado as 

crianças ignoravam completamente os assuntos do mundo adulto; nunca, porém, 

desde a Idade Média, as crianças souberam tanto sobre vida adulta como agora [...]” 

(POSTMAN, 1999, p. 111). 

É possível observar que os autores vêm mostrando que estamos vivenciando 

uma vertiginosa desenfantização da criança. Nesse sentido, Postman (1999) aponta 

que a mídia e a televisão são as principais causadoras, uma vez que, estas 

escancaram todos os tipos de informações sobre o mundo adulto, tornando-as cada 

vez mais acessíveis e, com isso, os apelos midiáticos levam os pequenos a se 

comportarem como adultos e consumidores em potenciais. Vejamos como o autor 

descreve e aborda a questão da televisão no processo de adultização precoce e 

progressiva da criança: 

 

 
[...] As crianças começam a ver TV com atenção sistemática aos três anos, 
idade em que têm seus programas favoritos, podem conter os comerciais e 
pedem produtos que vêem anunciados [...] 

O ponto essencial é que a TV apresenta informação numa forma que é 
indiferenciada em sua acessibilidade, e isto significa que a televisão não 
precisa fazer distinção entre as categorias “criança” e “adulto”. [...] 
(POSTMAN, 1999, P. 93).    

 

 

Com esses argumentos, compreendemos que esse processo de adultização 

da criança que marca a concepção contemporânea, tem a mídia e a televisão em 

especial, como as grandes responsável, vistos que, servem diretamente ao mercado 

da indústria cultural e também ao consumismo alienante imprimido pela cultura de 

mercado do capitalismo. 

Em síntese, a caracterização histórica sobre o conceito de infância nos 

possibilita afirmar que na contemporaneidade este conceito mantém muitos 

aspectos da concepção moderna de infância, no entanto, é marcada por uma 

normatização em âmbito mundial e nacional, que estabelece uma conceituação 

cronobiológica que favorece a padronização da infância, no entanto, lhe assegura 

que seus direitos sejam normatizados. Também se compreende que há uma 



 
 

34 
 

diferenciação entre a criança e a infância, haja vista que, toda pessoa passa pela 

fase de criança, mas nem toda criança tem o privilégio de ter uma infância, e esse 

aspecto, só é possível de se perceber quando compreendemos a infância como 

construção histórica, social, cultural, econômica e religiosa, uma vez que, esta pode 

sofrer variações, mesmo nos dias atuais, de sociedade para sociedade. E por último 

o processo de adultização da criança imprimido pela mídia e, de modo especial, pela 

televisão. 

 

1.2 – A relação histórica entre infância, educação e filosofia 

 

Neste item, será feito um apanhado das relações históricas entre a infância e 

educação, e entre estas e a filosofia na sociedade ocidental, procurando mostrar a 

interdependência da primeira com relação a segunda, e da segunda frente a 

terceira. 

Se a infância nasce da necessidade de se educar os pequenos ainda na 

Grécia antiga, na modernidade e contemporaneidade não foi diferente. É diante 

dessa necessidade que a filosofia, por meio dos filósofos, assume papel 

preponderante no pensar e na configuração de uma infância bem como sua 

educação.  

Para descrever historicamente e analiticamente como se configura essa 

relação entre os objetos de análise deste item, recorre-se aos estudos de Kohan 

(2003), no qual apresenta argumentos que permite descrever como sucedem e tem 

se dado essa relação entre infância e educação e estas com a filosofia. Também 

foram consultadas outras obras tais como: Nogueira e Leal (2015);  de Gallo et.al 

(2003); que debate a temática do devir humano e  a filosofia, de Coninck (2007), que 

aborda a questão da educação como uma necessidade imprescindível na vida 

humana e que esta se torna mais eficaz quando iniciada desde muito cedo, Postman 

(1999), que traz as novas responsabilidades da família frente o processo educativo 

de suas crianças,  Ferreira (2009)  que aborda a questão da educação por 

competência. Estas obras permitirão que os argumentos que serão apresentados 

possam ser fortificados e mostrem como se foi tecendo filosoficamente essa relação 

da infância com a educação e a filosofia ao longo dos períodos da conceituação 

dessa idade da vida do ser humano.  



 
 

35 
 

Como já se viu no item anterior, a infância tem várias demarcações que a 

caracterizam ao longo da história da filosofia e da educação, e sendo estes artefatos 

de construção e caracterização dos pequenos frente a pessoa adulta, cabe as 

seguintes indagações: qual a relação da educação e da filosofia com a ideia e 

conceituação da infância? Em que estas contribuíram? Como se deu essa relação 

na antiguidade, modernidade e contemporaneidade?  

 

1.2.1- A relação infância e educação: da Grécia antiga clássica a 

contemporaneidade 

 

A relação da infância com a educação, de acordo com os estudos de Koninck 

(2007) e Kohan (2003) remonta aos períodos da filosofia pré-socrática e clássica da 

Grécia antiga, visto que, as demarcações filosóficas contidas nos discursos 

filosóficos de Plutarco, Sócrates e Platão referem-se a um processo educativo das 

crianças.  

Koninck (2007), ao analisar o discurso do filósofo pré-socrático Plutarco, 

mostraa importância da educação na vida do ser humano, haja vista que, estase 

torna mais eficaz quando iniciada ainda criança, pois é na infância que o ato de 

educar ganha maior potencialidade para direcionar os rumos dessa natureza e 

colocá-la em um bom caminho. O filosofo usa a analogia da natureza humana 

comparando-a a natureza real, que, se bem cultivada poderá produzir bons frutos, 

se não, poderá tornar-se estéril e improdutivo. Nesse sentido, o melhor momento 

para se iniciar os cuidados com essa natureza é a infância, pois, a natureza dos 

pequenos permite essa flexibilidade, essa elasticidade que com a educação pode-se 

muito bem formá-la sem perder sua essência. Koninck (2007, p.31) descreve assim: 

 

 
[...] um bom solo fica estéril se não é revirado e cultivado [...] o exercício 
físico e o treino dos animais provam que a natureza pode ser educada. O 
importante é começar no bom momento. O melhor momento é a infância, 
quando a natureza é flexível, „plástica‟ (Euplaston, 3E) e absorvem bem 
para em seguida conservar aquilo que ela recebe [...]. 

 

 

Nesse sentido, pensar em criança é pensar em sua educação e, essa quando 

iniciada desde muito cedo, poderá guiar essa infância em bons caminhos e produzir 

bons frutos na sociedade. 



 
 

36 
 

Segundo o autor, outro texto que Plutarco mostra e defende a importância da 

educação na formação da criança e do ser humano é na metáfora da urtiga, a qual 

se bem cultivada pode tornar-se um material de boa qualidade, se ocorrer o 

contrário, os efeitos poderão ser por demais negativos: 

 

 
[...] com alguma pena que se possa ter, a urtiga será muito útil; se ela é 
negligenciada, ela se torna prejudicial. Então, nesse caso, ela precisa ser 
eliminada. Como os homens se assemelham a urtiga! – ele acrescenta após 
um silêncio: meus amigos, tenham isso: não existe nem ervas más, nem 
maus homens. Existem apenas maus cultivadores (Idem, p. 32-33). 

 

 

Dessa forma, vê-se que a educação é fator preponderante para o cultivo da 

boa natureza, pois o homem é como uma urtiga, a depender de como é cultivada e 

cuidada, pode ser utilizada de forma positiva, mas se é relegada tornar-se-á 

inutilizada e prejudicial, sem serventia para o homem. Assim também é o ser 

humano, se sua natureza é cultivada e regada desde muito cedo, este tornar-se, 

socialmente, um indivíduo importante. 

Em síntese, é possível compreender que a relação da infância com a 

educação nos discursos de Plutarco é marcada pela inseparabilidade no que diz 

respeito à formação para a boa natureza. A criança não é má, mas se a educação 

não a conserva e cultiva este estado, os efeitos são por demais negativos quando 

esta se tornar adulto. 

Na abordagem da relação entre educação e infância no período grego 

clássico, deve-se fazer referência a dois filósofos diferenciados -- Sócrates e Platão. 

Para estes pensar a infância inevitavelmente é pensar em seu processo educativo, 

que, tem por finalidade sua formação para ser um bom cidadão, um bom filosofo e 

governante da pólis.  Se objetiva a formação de homens de boa natureza, se deve 

primordialmente, pensar a educação das crianças, pois, sem isso será bem difícil a 

construção de uma pólis ou sociedade sonhada. Kohan (2003) descreve esses 

argumentos platônicos da seguinte maneira: 

 

 

[...] a chave de interpretação de Platão para explicar o problema é educativa 
[...] sua aposta para resolvê-lo também o é: é necessário pensar outro 
cuidado, outra criança, outra educação, uma experiência infantil da verdade 
e da justiça, que preserve e cultive o que nessa natureza há de melhor e o 
ponha a serviço do bem comum. (KOHAN, 2003, p.28) 

 



 
 

37 
 

 
Como se observa, a infância na filosofia clássica de Platão tem relação direta 

com o processo educativo. Pensar em criança é pensar no como irá desenvolver seu 

processo formativo por meio de uma singular educação, ou seja, a educação das 

educações. Platão ainda se refere a criança vinculada ao processo educativo por 

meio da palavra grega tréphein, que no mais de seus significados, ao chegar até 

nós, refere-se ao educar no sentido da criação e cuidado para com as crianças. De 

acordo com Kohan (2003, p.31) “Platão situa tróphé (criação) como um período 

intermediário entre o nascimento e a paidéia (educação)”. No entanto, para justificar 

a importância de uma excelente educação, na direção e no futuro dos pequenos 

Kohan (2003, p.35), descreve que “[...] ainda que Platão pense que a educação seja 

importante em toda a vida de um ser humano, também considera que o é muito mais 

nos momentos em que se forjam seu caráter [...]”. 

Com esse discurso, se pode perceber que a relação entre infância e 

educação é bem latente na filosofia platônica, uma vez que, pensar em criança é 

pensar em seu processo de educação desde a mais tenra idade.  

Em outro trecho Kohan (2003) utiliza os argumentos de Sócrates 

demonstrando que para o grande filósofo a educação é fator preponderante na vida 

da criança, bem como na formação de seu caráter: 

 
 

Sabe-se que o princípio de toda obra é o principal, especialmente nos mais 
pequenos e ternos; porque é então quando se forma e imprime o tipo que 
alguém que se quer disseminar em cada pessoa (SÓCRATES, II. 377-A, IN: 
KOHAN, 2003, p.39) 

 
 

Esse argumento mostra que havia uma preocupação com a educação das crianças 

desde muito cedo, pois, cuidar desses primeiros momentos é imprescindível para que os 

pequenos sejam conduzidos na direção do que Sócrates e Platão denominam de virtude 

ou de capacidade de ser virtuoso. Como descreve Kohan (2003, p.39) “[...] é fundamental, 

diz-nos Platão, que nos ocupemos da criança e sua educação, não tanto pelo o que os 

pequenos são, mas pelo que deles devirá, pelo que se gerará em tempo posterior”. 

Mesmo a criança sendo um povir humano, a educação é o mecanismo que poderá 

transformar essa infância em uma boa obra ou natureza, por conseguinte, nos dizeres de 

Platão, há aquelas que são mais sensíveis a virtudes, no entanto, a educação das 

educações corrigirá as menos sensíveis e potencializará as primeiras. Da mesma forma 



 
 

38 
 

uma educação ruim pode deformar ambas, como aponta Kohan ao descrever esses 

argumentos: 

 

 
[...] é certo que há natureza mais dispostas que outras para a virtude. Mas 
também é verdade que uma boa educação pode corrigir uma má natureza e 
que uma educação inadequada faz estragos nas melhores naturezas.  

[...] uma criação e uma educação valiosa produzem boas naturezas e estas, 
valendo-se de tal educação, se torna melhores que as anteriores, e assim, 
sucessivamente [...] (KOHAN, 2003, p.40) 

 

 

O autor ao descrever o discurso de Platão, destaca a importância da educação na 

vida da criança na Grécia Clássica, visto que, é a educação a grande responsável de 

formar a natureza humana tanto para o bem quanto para o mal. Proporcionando-lhes uma 

boa educação, será possível forjar adultos de natureza cada vez melhor, se trilhar os 

caminhos contrários, o resultado será negativo na vida da criança quando adulto e na 

pólis em matéria de política. É nesse sentido que a educação pensa e constrói a infância 

quando se segue os discursos platônicos.  

Para sintetizar esse debate, entende-se que a relação entre educação e infância na 

antiguidade grega, é marcada pela necessidade de formação política do cidadão das 

pólis. Esta educação está ligada a criança por que serve de mecanismos de formação 

para a política grega. A seguir apresentar-se-á a relação entre infância e educação na 

modernidade e contemporaneidade. 

Na modernidade, berço da produção do modelo de infância que conhecemos, 

pode-se dizer que à relação entre infância e educação está diretamente ligada, em 

um primeiro momento, a educação familiar e em segundo, a educação escolar.  

Foi neste período que se criou a escola com os dispositivos que a 

conhecemos nos dias atuais. Também se pode dizer que neste período a educação 

da infância ganhou conotação disciplinar como descrito por Kohan (2003, p.77) “[...] 

de forma implícita, mas não menos evidente a escola é a instituição, onde, para dizê-

lo em palavras foucaultiniana, a disciplina constitui o eixo da formação do indivíduo”.  

Nesse sentido, a educação dos infantes ganha caráter disciplinador da 

criança. Essa educação visava a educação de todas ao mesmo tempo e de igual 

condição, como aponta o autor citado anteriormente “a formação das crianças na 

escola moderna procura atingir a todas elas da mesma maneira com a mesma 

forma” (Kohan, 2003, p.81).  



 
 

39 
 

Outra marca da relação da infância moderna com a educação refere-se às 

novas responsabilidades da família referente a seu processo educativo, visto que, 

esta instituição passou não somente a ter um cuidado e sentimento especial pela 

criança, mas também passou a se encarregar por sua educação, seja em casa ou 

garantindo sua permanência na escola,como descreve Postman: 

 

 

[...] A família como instituição educacional começa com a tipografia, não só 
porque a família tinha que assegurar que as recebessem educação na 
escola, mas também porque tinha que proporcionar uma educação 
suplementar em casa. (POSTMAN, 1999, p. 58) 

 

 

Como se nota, na modernidade essa relação da criança com a educação 

deveria começar desde muito cedo no interior da família, de forma que a criança ao 

adentrar a escola,já evidenciasse traços educacionais, comportamentais, e 

disciplinares que irão ser reforçados na educação escolar.  

A partir desse momento, a escola passa a demarcar à relação da infância 

com a educação, posto que, doravante pensar a infância é pensar sua educação 

escolar de forma que o estado passa imprimir o caráter e forma de indivíduo que 

visa forjar (KOHAN, 2003) e para tal, recorre ao poder disciplinar foucaultiniano. 

Essa relação da educação do poder disciplinar que marca a relação da 

infância com seu processo educacional na modernidade, é bem demarcada com a 

presença do professor-pastor, como mostra Kohan: 

 

 
[...] Embora assuma modalidades leves e participativos, entre professor e a 
turma há uma relação de submissão absoluta; sem o professor os alunos 
não saberiam o que fazer como aprender, de qual maneira comportar-se [...] 
(KOHAN, 2003, p. 88). 

 

 

Neste panorama não é possível separar o processo de pedagogização da 

educação e da criança na modernidade, posto que, a partir desse momento se 

passou a pensar pedagogicamente na educação não mais da criança, mas a 

condição de aluno. Aluno este que segue uma educação especifica, sendo 

necessário traçar estratégias e técnicas para desenvolvê-la com eficácia e atingir os 

objetivos esperados, que passa a se ocupar a pedagogia moderna.  



 
 

40 
 

Em síntese, a relação da infância com a educação na modernidade composta 

por um jogo de poder, disciplina e conformação dos pequenos ao modelo de 

sociedade da época, como aponta Kohan (2003, p. 61-90) ao descrever o processo 

de escolarização da infância moderna em Foucault, encontra na escola uma 

instituição que melhor imprime esses mecanismos, posto que, esta recorre a 

pedagogia para torná-los mais eficazes e menos traumáticos. Dessa forma, a 

educação por meio da pedagogia passa a tratar infância não mais como criança, 

mas como aluno, objeto de estudo para melhor conhecê-lo e tornar cada vez mais 

eficiente a educação escolar. 

Nos dias atuais, mais precisamente da metade do século XX para cá, a 

relação da infância com a educação tem sido cada vez mais de adestramento para o 

enquadramento as exigências da economia de mercado. O aluno não está mais indo 

á escola para educar-se, mas para ser treinado e preparado para as avaliações em 

larga escala e para disputadas poucas vagas do mercado de trabalho. 

Esse modelo de educação que está imperando em nossa sociedade é 

descrito por Ferreira da seguinte maneira: 

 

 
A educação e a formação para as competências: um dos postos de entrada 
destas perspectivas neoliberais que estão sendo inculturadas no nosso dia-
a-dia tem sido a educação [...] Na realidade, o que parece estar no fundo 
das propostas, é a mesma perspectiva de formação de mão-de-obra no 
terceiro mundo para atender as necessidades do Primeiro Mundo, 
perspectivas adequadas as novas necessidades do capital [...] (FERREIRA, 
2009, p. 126 – 127). 

 

 

Essa educação tida como pós-moderna, é de forma intencional um 

mecanismo estatal que está a serviço do capital internacional e leva os indivíduos, 

desde sua infância, educacionalmente, a uma pseudo formação. 

Se na educação da modernidade, como expressa a filosofia foucaultiniana, 

descrita por Kohan (2003), se buscava a formação de corpos doces e disciplinados, 

na contemporaneidade atual, a educação visa a formação de seres humanos 

flexíveis e maleáveis capazes de se enquadrar as várias necessidades da economia 

e do mercado de trabalho globalizado e informatizado.É nesse panorama 

educacional que a filosofia se apresenta como ciências de grande potencialidade 

formativa, questão esta que se objeto de análise no tópico a seguir. 

 



 
 

41 
 

1.3 - A potencialidade formativa da filosofia no processo educativo: do 

treinamento a autonomia intelectual  

 

Ao se pensar no processo educativo da infância, assim como de todo ser 

humano de forma geral, é impossível não se pensar na filosofia, posto que, esta é a 

área de conhecimento que prima, historicamente desde os filósofos gregos, por uma 

formação humanista, para além da lógica mercadológica que impera nas sociedades 

pós-modernas. 

Nesse sentido, se constitui objetivo desta parte do texto examinar a 

importância, a potencialidade e o papel da filosofia no processo educacional do ser 

humano, tendo como parâmetro um processo formativo voltado para a humanização, 

superando assim, modelos de educações que o alienam e não se articulam com a 

emancipação social, política, cultural e de autonomia intelectual do aluno. 

Para embasar esta análise serão utilizados autores que tem se dedicados a 

estudar o problema do ensino de filosofia bem como sua importância, potencialidade 

e contribuições para a educação. Dentre estes autores estão: Nogueira e Leal 

(2015), que colaborarão com o embasamento etimológico do significado da palavra 

filosofia; Naldinho e Junior (2012) que trarão reflexões sobre a filosofia como um 

modo de vida, tendo por base a filosofia de Foucault; Kohan (2003) e Rodrigues 

(2012), que dentre outras contribuições, apresentam a filosofia como a atividade 

humana por excelência, posto que, esta implanta a dúvida no indivíduo, fazendo-se  

indispensável porque lhe permite agir conscientemente; Gallo (2012), que mostrará 

que a filosofia é uma ciência  de salutar importância  no processo educacional  do 

indivíduo para que o mesmo possa exercer e desfrutar de uma verdadeira cidadania, 

também apresentará algumas competências que a filosofia pode oferecer ao 

mesmo; Tesser, Horn e Junkes (2012) que examinam a potencialidade da filosofia a 

luz da teoria crítica, utilizando-se das proposições de Adorno, para mostrar que a 

filosofia é uma importante ferramenta para resistir as imposições e os ditames da 

indústria cultural da sociedade burguesa. Severiano (2012), uma vez que, para o 

autor, a filosofia é capaz de tornar todo e qualquer profissional consciente de seu 

papel social. Esta forma o profissional, mas um profissional orgânico, capaz de atuar 

de forma prática e crítica, sendo consciente do que faz, porque faz e para que faz. 

Ferreira (2009), apontará que a filosofia exerce o papel de estimular no ser humano 

a dúvida, a inquietação, e questionar os discursos ditos e estabelecidos como 



 
 

42 
 

verdades inquestionáveis. Diez e Cunha (2012), ao refletirem sobre o ensino de 

filosofia, apontam para a necessidade de se trabalhar, por via da educação, o 

desenvolvimento do senso crítico, pois se deve compreender que esse espírito livre 

imbuído do senso crítico, não brota do acaso da natureza, mas provém de um 

trabalho formativo que estimule o ser humano a constituir-se como tal. Esses 

autores além de mostrarem as contribuições e potencialidade formativa da filosofia, 

servirão também para justificar o porquê de sua presença nos anos iniciais do 

Ensino Fundamental que será objeto de análise do capítulo seguinte. 

Depois de apresentados os autores que embasarão esse debate, cabe iniciar 

pela conceituação da palavra filosofia de acordo com o que apresenta alguns 

autores. Para Nogueira e Leal (2015, p.20) “[...] o termo filosofia vem do grego filos, 

que traduz a ideia de „amor‟, e de sofia, que significa sabedoria [...]”. Nesse sentido, 

a filosofia pode ser entendida como sendo o amor a sabedoria.  

Ainda com relação ao que vem a ser filosofia, Naldinho e Junior (2012, p. 201-

202), ao debaterem a filosofia como modo de vida em Foucault, afirmam que esta é 

o movimento pelo qual o ser humano se liberta da verdade absoluta e dogmatizada. 

Essa ação de deslocamento e transformação das molduras que engessam o próprio 

pensamento. A filosofia é a prática de problematização da forma de pensar e de 

refletir para além dos discursos filosoficamente fossificados, a filosofia é um modo de 

viver e agir ético e politicamente. 

Para esses autores, a filosofia é uma prática que dinamiza a maneira de agir 

e pensar. Em uma visão foucaultiniana, os autores analisam a filosofia como uma 

amálgama que se constitui por discursos e práticas que direcionam o indivíduo para 

um modo e forma de viver. Foucault descreve esse entendimento do que é filosofia 

da seguinte maneira, como mostra Naldinho e Junior: 

 

 
A filosofia é um movimento pelo qual nos libertamos [...] daquilo que passa 
por verdadeiro, a fim de buscar outras regras do jogo. A filosofia é o 
deslocamento e a transformação das molduras do pensamento, a 
modificação dos valores estabelecidos, e todo o trabalho que se faz para 
pensar diferente, para fazer diversamente, para tornar-se outro do que se é 
(FOUCAULT, 1980, IN: NALDINHO E JUNIOR, 2012, p.201). 

 

 

Como se observa, a filosofia de acordo com os autores é o ato de 

problematizar o pensamento e a própria forma de pensar. Esta vai questionar o 



 
 

43 
 

instituído, o estabelecido, o dogmatizado social e individualmente no ser humano, 

levando este a tornar-se outro alguém bem diferente do que se era antes. Essa 

filosofia não é vazia, pura teoria, a mesma se faz importante (Naldinho e Junho, 

2012), de acordo com Foucault, porque dar importância entre a ação de se pensar e 

o agir prático entre as próprias palavras e o ato. É uma filosofia prática, é teórica por 

que é produzida pelo intelecto, no entanto, não é vazia por que é transformada em 

prática, e sendo assim, o indivíduo pode fazer desta, seu modo de vida, ética, 

reflexiva, prática e crítica. Vejamos como os autores descrevem esses argumentos 

foucaultinianos: “[...] a filosofia foucaultiniana seria, assim como aqueles presentes 

na antiguidade grego-helenístico-romano, um amalgama constituídos por discursos 

e práticas indissociáveis direcionados a elaboração de um modo de vida [...]” 

(NALDINHO E JUNIOR, 2012, p.202). 

Essa filosofia exige do indivíduo que constitua um modo de vida, mas não é 

qualquer modo de vida, é um jeito de viver que lhe exige uma criticidade de sua 

realidade instituída e entendida como natural de si próprio e do meio social, posto 

que, ao adquiri este modo de pensar e agir, não mais aceitará a sujeição da 

dominação que o impõe essa postura acrítica e passiva nos indivíduos. 

Mas o que leva a filosofia ser tão importante quando se fala em educação? 

Por que esta se faz presente em quase todos os estudos sobre o processo 

educacional do ser humano?  

Buscando respostas para essas questões, pode-se dizer que a filosofia se faz 

importante quando se fala em educação porque esta é um conhecimento que busca 

não formar o ser humano tecnicamente, mas uma formação substancial, reflexiva e 

crítica, para além do saber fazer. Ao falar da importância e da potencialidade 

formativa da filosofia, Kohan (2003, p. 169) descreve que “[...] a filosofia é a 

atividade humana por excelência, enquanto promotora do único saber humanamente 

desejável. Sem dúvida, não goza de grande prestígio, reconhecimento e 

popularidade na pólis [...]”. 

Como se percebe a filosofia é uma atividade humana por excelência, pois 

esta é capaz de auxiliar a educação a produzir seres humanos mais críticos-

reflexivos. É certo que o autor mostra que a mesma não tem o reconhecimento que 

merece, quer seja na pólis grega ou nas sociedades atuais.  



 
 

44 
 

Mostrando essa importância da filosofia na vida do ser humano, o autor 

descreve a passagem em que Sócrates, mostra que esta é necessária para que o 

homem viva, e não somente sobreviva: 

 

 

[...] Sócrates necessita da filosofia para viver, como a água, como o pão; em 
verdade, mais ainda, porque com o pão e a água sobreviveria e com a 
filosofia se pode viver de verdade. Porque para a filosofia, segundo 
Sócrates, viver uma vida sem pergunta não é viver de verdade (KOHAN, 
2003, P. 171).  

 

 

Sócrates, nessa descrição do autor, mostra uma das peculiaridades que 

aponta a importância da filosofia na educação e na vida do ser humano: o perguntar, 

o questionar e o indagar que lhes são os elementos fundantes. Estes são 

indispensáveis para que a pessoa não somente sobreviva “vegetativamente” no 

mundo, mas viva de forma ativa e interventivamente na sociedade de seu tempo.  

Essa visão da filosofia como uma atividade que é de fundamental importância 

para a vida e vivência humana é apontada por Rodrigues (2012), que  utilizando-se 

das palavras de Kosik (1989, p. 13), para dizer que: “a filosofia é uma atividade 

humana indispensável”. É indispensável porque vai permitir que este possa agir 

deforma diferenciada, sendo capaz de desenvolver habilidades que nenhum outro 

conhecimento pode proporcionar-lhe. A autora continua mostrando, ao utilizar os 

estudos de Etiene Tossim (1986), que: 

 

 

[...] para examinar o valor formativo da filosofia, dever-se-á valorizar o fato 
de que esta desenvolve capacidade de leitura, de análise, de crítica, de 
abstração; induz ao sentido do questionamento e da problematização sobre 
a realidade em estudo e desenvolve técnicas de argumentação e 
elaboração de raciocínio; abre para  interrogações conceituais e para 
reflexão racionais; instaura certa distância crítica e convida ao retorno 
reflexivo sobre si e sobre as condições de possibilidades do pensamento e 
que é tarefa elucidativa de nossa relação com o mundo (RODRIGUES, 
2012, P. 79). 

 

 

Como se ver, a autora mostra em seu estudo os motivos que a leva acreditar 

na importância e o potencial formativo da filosofia no processo educativo, não de 

formação restrita, mas de uma educação capaz de desenvolver os mecanismos que 

levam a emancipação social, pessoal, política e cultural do ser humano. 



 
 

45 
 

Essas contribuições da filosofia para uma educação emancipatória são 

confirmadas por Gallo (2012, p. 53, 60-62) em seu estudo sobre a 

“governamentalidade e a democracia no ensino de filosofia no Brasil 

contemporânea”, o mesmo mostra o reconhecimento desta como um elemento de 

fundamental necessidade na formação para que o indivíduo possa gozar do real 

exercício oferecido pela cidadania. Aponta também as competências que esta área 

do conhecimento pode oferecer ao indivíduo; sendo estas a estética, a ética e a 

política. O fazer estético refere-se ao fazer lúdico e criativo; o ético trabalha o 

respeito global; e o político refere-se aos conhecimentos dos direitos humanos 

fundamentais.  

Em síntese, o autor, ao usar os conceitos de governamentalidade 

Foucaultiniana, refere-se ao que a filosofia pode proporcionar ao indivíduo e a 

sociedade, um governo de si mesmo e o da coletividade, sendo possível, através do 

ensino da filosofia, formar resistência às formas de governos que imperam sem ética 

e normalmente desumanos.    

Ainda de acordo com Gallo, (2012), as contribuições da filosofia na formação 

do ser humano e cidadão, referem-se às competências que a mesma pode 

proporcionar a pessoa, como são reconhecidas nos PCNs, quando afirma: 

 

 

A pergunta que se coloca é: qual a contribuição específica da filosofia em 
relação ao exercício da cidadania para essa etapa da formação? A resposta 
a essa questão destaca o papel peculiar da filosofia no desenvolvimento da 
competência geral de falar, leitura e escrita [...] (BRASIL, 2006, P. 26, in 
GALLO, 2012, P. 62). 

 

 

Como se observa, ao citar os PCNs, o autor destaca como este documento 

reconhece a potencialidade e as contribuições da filosofia no processo de formação 

do indivíduo para o exercício da plena cidadania. 

Tesser, Horn e Junkes (2012) examinam a potencialidade da filosofia à luz da 

teoria crítica, utilizando as proposições de Adorno, para mostrar que a filosofia é 

uma importante ferramenta para resistir as imposições e os ditames da indústria 

cultural da sociedade burguesa. Os autores destacam a filosofia como mecanismo 

adequado para criticar e sugerir possíveis caminhos para a superação desses 

paradigmas consolidados e impregnados no cotidiano social das pessoas. 



 
 

46 
 

Segundo os autores, Adorno aponta que, o ensino de filosofia tem essa 

dimensão capaz de remeter o indivíduo a busca do exercício da autonomia de si 

próprio e o levar a uma real emancipação social, cultural e política, permitindo que 

se torne um sujeito ativo, crítico e capaz de intervir na prática em suas realidades 

vivenciadas em seu cotidiano. 

Para Tesser, Horn e Junkes (2012), pensar em filosofia e em seu ensino, é 

refletir sobre um mecanismo de resistências para lutar contra paradigmas instalados 

e legitimados pela sociedade e disseminado pela indústria cultural.  

Nesse sentido, os autores, utilizando-se de argumentos de Habermas, 

apontam a filosofia como de fundamental importância no processo de implantação 

de uma educação emancipatória, posto que, a mesma tem essa competência de 

criticar materialmente a ciência e a técnica. Esta pode sim concorrer um modo de 

vida normativo, no entanto, este será ético e reto. Vejamos como descreve os 

autores: 

 
 

Na perspectiva de Habermas a Filosofia é um elemento indispensável para 
o desenvolvimento de uma razão critica emancipadora. [...] um papel para a 
Filosofia em que ela própria abriu para si uma nova dimensão, de uma 
crítica material da ciência [...] Ela pode sim pleitear uma vida normativa e 
ética. [...] (TESSER, HORN E JUNKES, 2012, p. 119). 

 
 
Neste trecho citado é possível compreender qual o papel e contribuição da 

filosofia ao contexto social em que se vive nas sociedades modernas, onde a ciência 

e a técnica imperam e dominam todos os ramos da sociedade. Nesse contexto, a 

filosofia toma para si a incumbência de refletir e criticar esse imperialismo científico e 

tecnicista, mostrando que a formação humana vai além do saber fazer, mas requer 

um saber ser dentro desse modelo de sociedade. 

Para os autores, a filosofia tem a incumbência de fazer reflexões críticas do 

paradigma da sociedade atual, mostrando o que é importante para uma educação 

da ação-reflexão racional do ser humano, para que o mesmo haja de forma 

consciente com vista na mudança de sua realidade social: 

 
 

[...] Nesse sentido, os seres humanos continuam tendo a necessidade de 
fazer uso crítico-reflexivo da razão como síntese formadora do mundo e 
integrando a linguagem e aos contextos de ação, para possibilitar a 
educação como transformação de si e da realidade (TESSER, HORN E 
JUNKES, 2012, p. 119). 



 
 

47 
 

Esse modelo de educação capaz de emancipar é apontado por Adorno, uma 

vez que, para este, a filosofia é uma ferramenta educacional que permite a 

superação da memorização e da cópia, proporcionando uma educação reflexiva e 

crítica que leva o ser humano a uma autonomia e razão emancipatória; como 

mostram Tesser, Horn e Junkes, (2012, p. 123) ao afirmarem que:  

 

 
A filosofia e a realização do pensar por meio de um ensino que supere a 
mesma repetição e memorização, têm a ver necessariamente com a 
compreensão e o sentido dado por Adorno aquilo que é denominado de 
razão emancipatória [...]. 

 

 

Como se percebe, os autores ao usarem os argumentos de Habermas e 

Adorno, confirmam as contribuições da filosofia no processo formativo como sua 

potencialidade educacional para a constituição de seres humanos emancipados, 

reflexivo, críticos capazes de compreender que as mazelas sociais existente não são 

causas naturais, mas consequências das injustiças sociais provocadas pela classe 

dominante sobre a classe dominada. 

Outro autor que analisa a importância e necessidade dos componentes 

filosóficos nos currículos de formação dos profissionais para além de uma formação 

científica e técnica, é Severiano (2012). Para o autor, a filosofia é capaz de tornar 

todo e qualquer profissional consciente de seu papel social. Esta forma o 

profissional, mas um profissional orgânico, capaz de atuar de forma prática e crítico, 

sendo consciente do que faz, porque faz e para que se faz: 

 

 
[...] Defende então que a Filosofia pode exercer esse papel formativo ao 
explicitar e discutir os problemas do conhecimento da ação e da existência 
e, assim, contribuir significativamente para tornar mais consistente a 
qualificação dos profissionais (SEVERINO, 2012, p. 21). 

 

 

O autor, ao expor esse pensamento vai mostrando que a filosofia é um campo 

de conhecimento que deve estar presente em todas as áreas de formação 

profissional. Posto que, somente esta é capaz de oferecer a esse profissional as 

dimensões formativas indispensáveis a toda pessoa: a ética e a política. Para o 

autor, essa formação integral do ser humano e do profissional deve pautar-se pelas 

três etapas: a científica investigativa, a formação cultural e a cultura simbólica. 



 
 

48 
 

Para Severino (2012) as universidades não devem preocupar-se com a 

formação exclusivamente de um profissional técnico, mas que sejam imbuídos pelas 

três dimensões em fases formativas apresentadas acima. Para que se forme esse 

modelo de profissional orgânico, as instituições devem recorrer a filosofia, posto que, 

esta será capaz de permitir que este “desenvolva uma sensibilidade e valores 

culturais necessários para compreender-se como ser corpóreo que se insere ética e 

politicamente em sua história” (SEVERINO, 2012, P. 30). 

Nesse sentido, o autor aponta que em toda formação, de modo especial a 

profissional, a filosofia torna-se importante porque permite que esse processo se 

constitui numa ação que engloba as dimensões ética, política e epistemológica que 

permite que este indivíduo desenvolva suas ações de forma consciente e crítica, 

sendo capaz de articular a teoria e prática, permitindo uma construção da cidadania 

profissional emancipatória. Vejamos como descreve Dias Sobrinho citado por 

Severino: 

 

 

A formação enlaça a epistem e, a epistemologia e a ética - articulando 
conhecimento e ação, saberes e valores, reflexões e atitudes, teorias e 
práticas - marca e percurso de idas e vindas da construção do sujeito social, 
que pode ser outra maneira de referir a cidadania (SOBRINHO, 2007, p . 
158. In. SEVERINO, 2012, P. 33). 

 

 

Nesta citação, compreende que o autor aponta para a real necessidade dos 

conhecimentos filosóficos em todas as áreas de formação profissional, posto que, só 

assim, se estará caminhando na construção de uma cidadania profissional, também 

de sua emancipação social, cultural e política. Para o mesmo, as universidades 

devem colocar a filosofia para que suas formações transcendam o tecnicismo e o 

cientificismo profissional, mas formem estas organicamente, permitindo que 

desenvolvam suas atividades conscientemente e criticamente. Portanto, a filosofia 

faz necessário para a formação de um profissional reflexivo, ético e político no 

desenvolver e em sua prática profissional cotidiana. 

Dando continuidade às análises sobre as contribuições da filosofia no 

processo de formação do ser humano, Ferreira (2009) oferece uma abordagem 

significativa. O Autor utiliza-se de Lovo e Rodrigues, (2000, p. 4), destacando que: 

“[...] O homem que filosofa suspeita a existência de outra realidade que não a 



 
 

49 
 

apenas aparente, e busca desenvolvê-la decifrando os enigmas que a permeiam” 

(LOVO; RODRIGUES, 2002, P. 04, IN FERREIRA, 2009, apresentação s/p). 

A filosofia (FERREIRA, 2009) exerce o papel de estimular no ser humano a 

dúvida, a inquietação, e questionar os discursos ditos e estabelecidos como 

verdades inquestionáveis. Esta busca explica essas verdades, buscando 

desenvolver na pessoa a capacidade de releitura e de interpretação de sua visão de 

senso comum de mundo e de realidade social, tirando-lhe a passividade que a faz 

enxergar os problemas como naturais, lhe imprimindo a criticidade diante de sua 

cotidianidade: 

 

 
Liberta-se da ideologia dominante, construir o pensamento crítico, refletir 
sobre a realidade, não aceitar o que está posto – dando como verdade – 
sem questionar-se, sem procurar “ler a entrelinha”, é pensar o próprio 
pensamento [...] A filosofia busca um despertar, um “algo” diferente para o 
que é comum. (FERREIRA, 2009, apresentação s/n). 

 
 

 Ao analisar a citação de Ferreira, percebe-se que o mesmo diz o porquê da 

potencialidade formativa da filosofia. Uma vez que, a mesma possibilita a libertação 

do ser humano do senso comum, das amarras da ideologia que o domina, levando-o 

ao desenvolvimento de uma capacidade reflexiva e critica propiciando-lhe uma nova 

maneira de olhar e perceber a inaturalidade das coisas e dos problemas sociais.  

A filosofia segundo Ferreira (2009), leva ao esclarecimento Kantiano que 

consiste na tirada do indivíduo da menoridade e levá-lo a maioridade que é a 

autonomia ou a capacidade de si autogoverna-se. Aqui cabe uma indagação: como 

será que este indivíduo chegará a tornasse livre das amarras da ideologia 

dominante? Esse espírito autônomo e livre como surgirá? Será por meio do acaso 

ou deverá ser cultivado? 

As respostas para estas questões encontram-se nos estudos de Diez e 

Cunha (2012), quando estes abordam a “reflexões sobre o ensino de filosofia”, e 

apontam para a necessidade de se trabalhar, por via da educação, o 

desenvolvimento do senso crítico, pois se deve compreender que esse espírito livre 

imbuído do senso crítico, não brota do acaso da natureza, mas provém de um 

trabalho formativo que estimule o ser humano a constituir-se como tal. Este espírito 

livre é, para os autores, uma construção que só é possível por via de uma educação 

que goze de liberdade e democracia para que a filosofia realize seu trabalho. 



 
 

50 
 

Nesse sentido, a libertação do ser humano das garras da ideologia dominante 

e sua constituição como um ser autônomo, crítico e livre, só será possível se for 

cultivado por via de uma educação filosófica libertadora e emancipatória, como 

descrevem Diez e Cunha: 

 
 

Entende-se que é fundamental que se caminhe em direção ao 
desenvolvimento do senso crítico, mas igualmente se entende que um 
pensamento crítico não surge ao acaso de modo autóctone. Ele precisa ser 
cultivado tanto na reflexão como na experiência, de fato a exceder-se a si 
mesmo (DIEZ E CUNHA, 2012, p. 35). 

 
 

Nessa perspectiva, de acordo com os autores, a filosofia tem contribuições 

importantes, uma vez que, é de sua natureza estimular o espírito humano a sair do 

senso comum, a desenvolver a criticidade que o impulsiona na direção da liberdade 

espiritual em um sentido Nietzschiano. É a filosofia que permite a ascensão 

espiritual até a liberdade intelectual, social, cultural e política.  

Em síntese, entende-se que a filosofia tem um grande potencial formativo e 

pode contribuir grandemente com a educação do ser humano e, da criança em 

especial, com vista a sua libertação do senso comum e das ideologias que o 

dominam, levando-o a construção de um senso crítico, a autonomia intelectual, bem 

como sair da menor idade para maior idade, podendo tornar-se um profissional 

orgânico e capaz de atingir sua liberdade espiritual. 

A potencialidade formativa da filosofia consiste em sua natureza 

problematizadora, questionadora que leva o indivíduo a uma insatisfação com o 

instituído e estabelecido paradigmaticamente.       

  Educação sem filosofia é como disse Sócrates, anteriormente descrito por 

Kohan (2003), é como o homem que vive sem filosofia, não vive, mas sobrevive 

socialmente, posto que lhe falta a criticidade, a liberdade e autonomia necessária 

para que o ser humano viva de forma interventiva em sua realidade cotidiana. 

Portanto, se a filosofia tem todo esse potencial formativo do ser humano, por 

que a sociedade atual pouco tem lhe aproveitado? Porque não trazer esse potencial 

para a educação de nossas crianças, com vista na formação de seres humanos 

reflexivos, críticos socialmente? Porque se defende o ensino de filosofia desde os 

anos iniciais do ensino fundamental? Quais possibilidades e desafios desse ensino? 

São respostas para essas questões que se buscará responder no capitulo a seguir.  



 
 

51 
 

CAPÍTULO II 

A FILOSOFIA COMO COMPONENTE FORMATIVO NO CURRÍCULO DOS ANOS 

INICIAIS DO ENSINO FUNDAMENTAL: POSSIBILIDADES E DESAFIOS 

 

Ao analisar o currículo da escola brasileira pode-se constatar que a filosofia 

não goza de prestígio, nem de carga horária significativa. As reformas educacionais 

realizadas, com maior ênfase a partir da década de 90, têm imprimido à educação 

escolar uma lógica mercadológica exigida pelos organismos internacionais, com foco 

na formação para o mercado de trabalho. Não se tem preocupado com uma 

formação do ser humano para além desta óptica, não interessa deixar nos currículos 

os componentes curriculares que possibilitam uma formação humana mais orgânica, 

que lhe permita ser um indivíduo para além do homem máquina-tecnológico. Os 

elementos que são capazes de oferecer essa formação humana completa, na 

atualidade, ou foram banidos do currículo ou tem presença figurativa e muito 

insipiente, com uma carga horária muito reduzida, em favor dos conhecimentos que 

foram eleitos como hegemônico para a formação dessa velha e nova lógica social 

capitalista: os conhecimentos de português e matemática. 

A partir dessa constatação, neste capítulo, se abordará as possibilidades e os 

desafios do ensino de filosofia nos anos iniciais do Ensino Fundamental, assumindo 

que esta oferece elementos formativos indispensáveis em todos momentos da 

formação do ser humano, e nos anos iniciais da educação básica não pode ser 

diferente. 

Nesse sentido, esse capítulo objetiva mostrar a possibilidade de sua presença 

na configuração do currículo desta etapa, mais ainda, sua efetivação prática com 

maior carga horária e ações práticas no contexto da sala de aula. 

Para melhor conduzir a discussão, o capítulo se organizará da seguinte maneira: 

descrição metodológica, onde se irá descrever o percurso metodológico da pesquisa 

de campo; descrição dos materiais provenientes da pesquisa de campo; à análise 

dialógico-crítica do material e as articulações com a bibliografia que vem sendo 

trabalhada. 

 

2.1 – Percurso metodológico da pesquisa de campo 

 



 
 

52 
 

Para melhor discorrer sobre o percurso metodológico da pesquisa, faz-se 

necessário voltarmos um pouco no tempo, mais precisamente no 6º (sexto) período 

do curso de Pedagogia da Universidade Federal do Acre – UFAC, quando se estava 

no processo de elaboração do projeto de pesquisa. Nesta ocasião tive oportunidade 

de suscitar uma velha indagação pessoal: por que não se ensina filosofia desde os 

anos iniciais do Ensino Fundamental em nossas escolas públicas? Foi a partir de 

então que se iniciou o processo de elaboração do projeto, escolha do tema e da 

orientadora.      

No sétimo período, foi feita a fundamentação teórica sobre o tema, com 

pesquisa bibliográfica a respeito das produções que serviriam de base para a 

pesquisa. Ainda no referido período foi realizado, juntamente com a orientadora da 

pesquisa, o planejamento sobre como se daria a etapa da pesquisa de campo, bem 

como se daria a coleta de dados empíricos que possibilitasse a sua realização. 

Em um primeiro momento, se buscou identificar se haveriam escolas públicas 

que trabalhassem com o ensino de filosofia desde os anos iniciais do Ensino 

Fundamental. Esse processo iniciou-se com um levantamento nas escolas públicas 

da rede estadual localizadas na capital (SEE-AC) e nas escolas da rede municipal 

de Rio Branco (SEME – RB), sendo constatado que, nesses estabelecimentos de 

ensino, não se tem a presença deste componente em seus currículos. 

A segunda etapa da pesquisa consistiu no levantamento dos mesmos dados 

nas escolas particulares e confessionais da capital, que trabalham com o Ensino 

Fundamental, ocasião em que se perguntou às equipes pedagógicas destas escolas 

se a filosofia se constitui num componente do currículo e como ela é trabalhada. 

Para obter respostas para essa questão procedeu-se da seguinte maneira: 

inicialmente foram selecionadas 10 (dez) escolas particulares e confessionais que 

trabalhavam com o primeiro ciclo do Ensino Fundamental (1º ao 5º ano). Depois de 

selecionadas as instituições educacionais foram organizadas visitas in loco, 

realizadas no período de agosto, setembro e início de outubro. 

Das dez instituições visitadas, constatou-se que somente cinco trabalhavam 

com a filosofia ou com temas filosóficos em seu processo educacional. Das cinco, 

somente quatro aceitaram participar da pesquisa e nos fornecer dados necessários 

para a pesquisa empírica.  



 
 

53 
 

Depois de receber o sim das instituições, veio a terceira etapa, que constituiu 

o momento da coleta de dados dos materiais no interior das instituições. A etapa foi 

realizada no período da segunda quinzena do mês de novembro de 2017 a janeiro 

de 2018. A mesma foi marcada por muitas idas e vindas às instituições.  Neste 

momento, se teve a colaboração de algumas pessoas que nos facilitaram o acesso 

ao interior dessas instituições, bem como de suas equipes gestoras. 

Para melhor compreensão do leitor e para preservar o direito ao sigilo das 

identidades institucionais das escolas, estas foram identificadas com as letras 

iniciais do alfabeto A, B, C e D.   

A ordem que se atribuirá a cada escola campo de pesquisa seguirá a ordem 

que se deu na coleta dos dados. A primeira escola será chamada de A, a segunda 

de B, a terceira de C e a quarta e última D. Nestas foram possíveis coletar os 

seguintes documentos: fragmentos dos Projetos Políticos Pedagógicos (PPPs), as 

Matrizes Curriculares, uma rotina semanal, grades de horários,  livros didáticos do 1º 

ao 5º ano e fragmentos de  Orientações Metodológicas para o ensino de filosofia 

nesta etapa do Ensino Fundamental.  

Após a descrição de todo percurso metodológico traçado até a coleta dos 

dados referentes à pesquisa de campo, bem como a descrição de quais materiais 

foram coletados nas instituições, se passara descrever estes, de forma particular e 

por instituição campo da pesquisa. 

 

2.2– Descrevendo os dados coletados nas escolas campos de pesquisa 

2.2.1 – Descrição dos materiais escola A 

 

A escola A nos cedeu os seguintes documentos: parte de seu Projeto Político 

Pedagógico (PPP)1, sua Matriz Curricular do Ensino Fundamental (MCEF)2 e uma 

rotina semanal. 

 A parte do PPP que foi cedida refere-se ao tópico 13.1.7 que trata do ensino 

de filosofia com a nomenclatura de “Educação para a vida”. O mesmo está dividido 

em quatro subtópicos, abordando a apresentação do porquê e qual a justificativa da 
                                                           
1
 Doravante se passará a utilizar a Sigla PPP, para se referir aos Projetos Políticos Pedagógicos das instituições, 

sendo precedido das letras A, B, C e D, que designarão a qual instituição a sigla pertence. 
2
 Doravante também se passará a sigla MCEF para refere-se ao documento Matriz Curricular do Ensino 

Fundamental, anos iniciais, sempre precedida das letras A, B, C, e D que designarão a qual instituição a sigla 
pertence. 



 
 

54 
 

disciplina no currículo da escola, e sua importância na educação dos alunos; os 

objetivos propostos para a disciplina; orientações metodológicas; e o processo 

avaliativo dos alunos em relação à referida disciplina. 

A Matriz Curricular do Ensino Fundamental - anos iniciais (MCEF, 2016) da 

instituição A, configura-se da seguinte maneira: está dividido em 4 (quatro) grandes 

áreas de conhecimentos: linguagem, composta pelas disciplinas de língua 

portuguesa; redação; língua estrangeira (inglês ou espanhol), arte, educação física; 

exatas: com matemática; ciências da natureza, com as disciplinas: natureza e 

sociedade; ciências; ciências físicas; ciências químicas e biológicas, lembrando que 

as três últimas não se fazem presente nos anos iniciais (1º ao 5º); na área de 

ciências humanas se tem: história e geografia; e na área de ensino religioso está a 

disciplina “educação para a vida”, que trabalha o ensino de filosofia de forma 

integrada. 

No que se refere à carga horária contida na grade Curricular da escola, esta 

soma um total de 1.040 horas anuais para todos os anos (1º ao 5º), que são 

distribuídas da seguinte maneira: Português aparece com 320 horas anuais e 8 

horas semanais, matemática com 280 horas anuais e 7 horas semanais. As demais 

aparecem com 80 horas anuais 2 horas semanais ou 40 horas anuais e 1 hora 

semanais. Neste se faz presente o componente que insere o ensino de filosofia (A, 

MCEF, 2016). 

O quarto e último documento cedido pela escola foi o planejamento semanal 

para o 5º ano “A”, referente ao período de 06 a 10 de novembro de 2017. O mesmo 

apresenta-se com a seguinte configuração, como mostra o quadro: 

 

PLANEJAMENTO SEMANAL PARA O 5º ANO PERÍODO DE 06 A 10 DE NOVEMBRO DE 
2017 

Horários Segunda-feira Terça-feira Quarta-feira Quinta-feira Sexta-feira 

1º Matemática Geografia Matemática Líng. Portuguesa História 

2º Matemática Geografia Matemática Líng. Portuguesa Educ. Física 

3º Redação Líng. 
Portuguesa 

Líng. 
Portuguesa 

Artes Líng. 
Portuguesa 

Intervalo Intervalo Intervalo Interval
o 

Intervalo Intervalo 

4º Ciências Matemática Geografia Líng. Inglesa Líng. 
Portuguesa 

5º Líng. 
Portuguesa e 
Atividade para 

Matemática 
e 
Atividade 

Geografia e 
Atividade 
Líng. 

História e 
atividade para 
casa. 

Formação 
Humana: 
Educação e 



 
 

55 
 

casa. para casa. Portuguesa 
para casa. 
 

Sociedade. 

Fonte: Quadro organizado pelo autor a partir dos dados cedidos pela instituição. 

 

2.2.2 –  Descrição dos Materiais das escolas B e C. 

 

Para realizar a descrição dos materiais coletados nas duas escolas, vale 

salientar que estas fazem parte da mesma rede de particular de ensino. Daí o 

porquê de se realizar a descrição das duas instituições de forma aglutinada. Vale 

dizer, que com ressalva de algumas partes de seus Projetos Políticos Pedagógicos, 

os documentos apresentam os mesmos conteúdos. Por isso, estes pontos serão 

descritos separadamente.  

O PPP (2013) da escola B possui a seguinte configuração: foi elaborado em 

2013, com sua aprovação em abril do referido ano pelo Conselho Estadual de 

Educação, tendo duração de 4 anos, estando atualmente em processo de 

reformulação. Está organizado em subtítulos que vai do 1 (um) ao 8 (oito), no 

entanto, não tivemos acesso a todos, por isso não serão descritos.  

No subtítulo 1, se tem a identificação do projeto, mostrando a natureza da 

instituição, endereço e normatizações legais para o funcionamento da instituição. O 

subtítulo 2, trata do histórico e justificativa do porquê do projeto e do funcionamento 

institucional (B, PPP. 2013, p. 4 - 5). 

O subtítulo 4, trata dos objetivos geral e específicos, do trabalho educacional 

a ser desenvolvido pela instituição. (B, PPP. 2013, p. 5 - 8). O subtítulo 5, fala das 

metas da escola e o subtítulo 6 aborda a fundamentação Ético-Pedagógico que 

norteiam a prática pedagógica. (B, PPP. 2013, p. 8 - 10). 

O subtítulo 7 (B, PPP. 2013, p. 10-11), discorre sobre os fundamentos 

epistemológicos que visa o desenvolvimento de um ensino dialógico entre o 

processo de ensinar e aprender. O subtítulo 8 aborda a fundamentação didático-

pedagógicas, que visa orientar a prática de ensino que oportunizem aos educandos 

uma prática de ação-reflexão-ação. Esta prática educacional, de acordo com o PPP 

(B, 2013, p. 12) visa oportunizar ao discente uma aprendizagem por meio da 

discussão e reflexão dialógica. 



 
 

56 
 

No tocante a escola C, não foi possível acessar seu PPP na íntegra, uma vez 

que, de acordo com a direção, em face das reformas educacionais, este está em 

processo de reformulação, pois a versão atual data do ano de 2014, mas foi 

fornecidas partes do mesmo, e no fragmento a que se acessou, consta a mesma 

configuração do PPP da escola B descrito anteriormente, sendo dividido em 

subtítulos. 

 O subtítulo 4, trata do percurso da construção do mesmo e dos três pilares 

que o fundamentam: o ético-político (valores); o epistemológico (conhecimento) e os 

pedagógicos (relacionais) (C, PPP. 2014, p. 06).  

 O subtítulo 5, trata dos objetivos da instituição (C, PPP. 2014, p. 6-8) em 

amplitude geral e específicos, com ênfases para o compromisso de uma educação 

de qualidade para o bom e integral desenvolvimento dos alunos. Na sequência são 

apresentados os objetivos referentes a educação infantil e Ensino Fundamental, 

discriminando como devem ser desenvolvidos e suas finalidades. 

 O subtítulo 7, traz as estratégias pedagógicas que apontam as bases teóricas 

construtivista e interacionista como sustentáculos de suas ações e práticas de 

ensino-aprendizagem. (C, PPP. 2014, p. 8 - 9). 

O subtítulo 8, do referido documento, que apresenta os fundamentos éticos-

políticos que norteiam suas ações, abordam os princípios da responsabilidade; do 

diálogo; da amizade; criatividade; justiça e do respeito a individualidade o 

fundamento Epistemológico que visa embasar teoricamente o papel e finalidade da 

instituição frente ao conhecimento e formação humana; e por último, o fundamento 

didático-pedagógico, que fundamenta uma prática pedagógica construtiva, reflexiva, 

contextualizada; integralizada, interdisciplinar, transversal e que valoriza a 

pluralidade cultural ( PPP. 2014, p. 10-13).   

No tocante ás Matrizes Curriculares do Ensino Fundamental- anos iniciais 

(MCEFs) das instituições educacionais B e C, não se encontrou grandes diferenças, 

haja vista que, por fazerem parte da mesma rede de ensino, possuem a mesma 

configuração: suas bases legais é a base nacional comum. Estão divididos por áreas 

de conhecimentos como: linguagem, que se configura com as disciplinas de Língua 

Portuguesa, Educação Artística, Educação Física; a área de exatas, com a disciplina 

de Matemática; a área de Ciência da Natureza, com disciplina de Ciências; a área 

das ciências humanas com Geografia e História; e a parte diversificada composta 



 
 

57 
 

por: Língua Estrangeira Inglesa; Ensino de Religião (ética), Informática, Educação 

Financeira, Educação Alimentar e Educação Musical. (B, C, MCEFs). 

No que se refere à carga horária, as Matrizes se configuram com a 

preponderância da Língua Portuguesa e Matemática, com 200 horas anuais e 6 

horas semanais. Temos ainda a constituição de dois subgrupos: o das disciplinas 

que têm carga horária de 80 horas anuais e de 2 horas semanais; e o subgrupo das 

disciplinas que possuem um total de 40 horas anuais e 1 hora semanal. É o caso do 

ensino de Religião e Ética ou (Filosofia), a qual é trabalhada através do programa 

“Escola da Inteligência”. 

O material ou livro didático do aluno e do professor aos quais são trabalhados 

os diversos conteúdos e temas referentes à área de filosofia (ética) e religião são 

produzidos e editados pela editora Escola da Inteligência Cursos Educacionais Ltda, 

que tem como representante os autores: Augusto Cury, Camila Cury e Denise 

Cavalini. 

     O material é padrão para as duas instituições educacionais, diferenciando-

se na gradação dos temas trabalhados de acordo com o ano de ensino. No caso do 

livro trabalhado no primeiro ano, ao qual se teve acesso a segunda parte, pois a 

primeira já fora trabalhada no primeiro semestre, o qual tem por título: “A olimpíada 

da Inteligência”, o mesmo está organizado em lições, onde se fazem presentes da5ª 

a 8ª e estão diluídos nas 243 páginas. A lição 5 tem por título: “O Tesouro da 

Amizade” (12 – 58), vale salientar que cada lição é planejada e organizada para ser 

executado em 3 aulas de 60 minutos. 

A lição 6, com o título: “Aprendendo a Trabalhar as Perdas e Frustrações!!!” 

(p.66 -121); a lição 7, tem o título; “Quem se Esforça já é um Vencedor!!!” inicia-se 

na (p.128 - 182); e a quarta e última,  lição 8 com título:  “Somos Todos Diferentes, 

mas Somos Todos Especiais” (188 –299). A lógica é a mesma nas três aulas de 60 

minutos para cada tema. (CURY, 2016). 

O livro do 2º ano que tem por grande tema: “A Inteligência Saudável”. É 

também a 2ª parte do material. O mesmo engloba da lição 5 a 8 e possui um total de 

327 páginas. A lição cinco tem o título: “A Cobra Tatá”, desenvolvendo a 

honestidade trabalhando a teimosia. A lição de número 6 tem o título: “Canário 

Cantor: desenvolvendo a resiliência e superando os medos”; a lição de número 

7possui o título: “O javali Pepê: a arte de se doar e trabalhar o consumo consciente”. 



 
 

58 
 

E a lição 8: “Desenvolvendo a inteligência: diga lá um grito que amava aprender” 

(243 – 329) (CURY, 2º ano 2016).   

O livro do 4º ano (CURY, 2015), que tem por grande tema: “O Eu como 

Construtor da História: a cidade da memória” (parte- 1), também está organizada em 

4 lições. Na lição 1 é enfatizado o trabalho com a temática: “A Formação do Eu e a 

cidade da memória (p.20-65); a lição 2 trabalha “ O Bairro do contemplar o Belo” 

(p.67-106); a lição 3 “O Bairro da reclamação: enfrentando os desafios” (p.113-140); 

e a lição 4 trabalha “O Bairro do Respeito: aprendendo a respeitar e ser respeitado 

(p.143-185) 

Já o livro didático do 5º ano (CURY, 2016), trabalha o tema: “As Armadilhas 

da Mente: enfrentando o medo de errar e a necessidade de enganar os outros”. O 

mesmo visa abordar as questões psico-éticos, no que diz respeito aos valores 

morais e éticos que levam pessoas a sentirem a necessidade de querer sempre 

trapacear as outras pessoas. Aborda ainda a questão do medo de errar, que 

culturalmente, em nossa sociedade, não enxerga o erro como sendo parte do 

processo de ensino e aprendizagem do ser humano. 

Nesse sentido, vale dizer que os livros didáticos das instituições estão 

configurados da seguinte maneira: para cada ano se tem um volume com duas 

partes, sendo que a parte 1 é trabalhada no primeiro semestre, e a parte 2 no 

segundo semestre. Estes se dividem em lições e cada uma destas está organizada 

em 3 aulas de 60 minutos. Dando continuidade se passará a descrição do material 

da escola D.  

 

2.2.3 - Descrevendo o material da escola D 

 

No tocante ao material coletado na escola D foram coletados três tipos de 

documentos: fragmento do Projeto Político Pedagógico – PPP (2016-1018), a Matriz 

Curricular do Ensino Fundamental- anos iniciais (MCEF, 2017) e parte das 

Orientações Metodológicas para o ensino de Filosofia (OMEF 1º ao 5º)3. 

Com relação ao PPP (2016-2018), a instituição cedeu somente o tópico V, 

que se refere ao ensino de filosofia.  Segundo a direção, não poderia ceder o 

                                                           
3
 Doravante se passará a usar a sigla OMEF precedida das letras A, B, C, e  D referir-se ao documento 

Orientações Metodológicas  para o Ensino de Filosofia. 



 
 

59 
 

restante porque o mesmo está passando por reformulações, haja vista a 

necessidade de ajustes frente às reformas educacionais atuais. 

Do material analisado, referente a filosofia, pode-se identificara concepção de 

ensino tanto para o Ensino Fundamental como para o Médio, e a Matriz Curricular 

para o Ensino Fundamental, anos iniciais (MCEF), assim como as demais descritas 

anteriormente, é fundamentada na Base Nacional Comum (BNC) e está dividida em 

5 áreas do conhecimento sendo apresentadas na seguinte ordem: a área de 

ciências  humanas, com as disciplinas de História e Geografia; a área de ciências da 

natureza com a disciplina de Ciências; a área de noções lógico matemáticas: com o 

componente curricular de Matemática; Linguagens: Língua Portuguesa, Educação 

Física e Arte; e a parte diversificada com as disciplinas de Língua Inglesa e Filosofia 

(D, MCEF  -1º AO 5º ANO, 2017). 

A carga horária das disciplinas totaliza 880 horas e estão divididas em três 

categorias; as disciplinas de Português e Matemática com 240 horas anuais e 6 

horas semanais no 1º ano, e 200 horas anuais e 5 horas semanais para os demais. 

O segundo grupo é o das disciplinas de 80 horas anuais e 2 horas semanais. Neste 

estão as disciplinas de Ciências, Educação Física e Língua Inglesa. O terceiro grupo 

é o das disciplinas de 40 horas anuais e 1 hora semanal que se fazem presentes: 

História, Geografia, Arte e Filosofia. (D, MCEF -1º AO 5º ANO, 2017).   

O último material da escola D, refere-se a fragmentos das Orientações 

Metodológicas para o ensino de Filosofia (D. OMEF. 2017) ou o livro do professor do 

1º ao 5ª ano do Ensino Fundamental. A mesma possui a mesma configuração para 

todos os anos: tema, subtemas, questões problemas; conteúdos procedimentais e 

atitudinais que apontam as habilidades a serem desenvolvidas tais como: de 

investigação, raciocínio, conceituação, de interpretação e tradução. A proposta 

curricular de todos os anos traz temas metafísicos; axiológicos; éticos; políticos; 

epistemológicos e lógicos, porém, os conteúdos estão organizados observando-se a 

gradação de estudos, que compõem o itinerário de cada ano do Ensino 

Fundamental. (OMEF. 2017, s/p). 

O documento explicita ainda a concepção de ensino que a instituição entende 

ser objetivado na sua prática no ensino de Filosofia. Por isso, faz incisivas 

orientações didáticas, apontando qual, como e porque o docente deve fazer. Sugere 

as atividades de cada unidade e tema a ser trabalhado em sala de aula. 



 
 

60 
 

2.3 – Analisando os materiais da pesquisa de campo 

 

Neste tópico, se fará uma análise crítica dos dados coletados na pesquisa de 

campo e descrita no item anterior, dialogando com as referências teóricas utilizadas 

neste trabalho. Para melhor compreensão do leitor, este será analisado por 

instituição, salva as escolas B C, as quais tiveram os documentos analisados em 

conjunto, com os destaques para aspectos constitutivos de suas especificidades. Em 

cada uma, se iniciará pelos fragmentos dos Projetos Políticos Pedagógicos (PPP); 

na sequência serão analisadas as Matrizes Curriculares; as Orientações 

Metodológicas; os livros didáticos, a rotina semanal e a grade de horários semanal.  

 

2.3.1 – O que dizem esses materiais a respeito do ensino de Filosofia nos anos 

iniciais do Ensino Fundamental 

 

A escola A traz explicitamente em seu PPP um tópico tratando 

exclusivamente sobre o ensino de Filosofia, por via da disciplina de Religião e Ética, 

sob a denominação de “Educação para a Vida”.  Segundo o documento, a disciplina 

surgiu a partir da percepção dos profissionais da instituição sobre a necessidade de 

se ter uma disciplina que fosse capaz de fornecer conhecimentos que transcendesse 

a formação técnico-científica, direcionando-se para a formação do caráter e das 

dimensões éticas, estética, política e humana dos educandos, como explicita o 

documento: 

 

 
A disciplina de Educação para a vida inicia-se a partir do momento em que 
os professores, técnicos e diretores [...] Veem a necessidade de ter em seu 
currículo uma disciplina que tenha um aprofundamento científico e 
conteúdos de Filosofia, Educação para a cidadania e Educação Cristã [...] 
(A, PPP. 2013, s/p). 

 

 

Como se percebe, o ensino de Filosofia está posicionado juntamente com os 

conteúdos de Religião e Educação para a Cidadania. Estes conhecimentos, de 

acordo com o PPP (2013) da instituição, confirmado na citação descrita acima, serão 

responsáveis por formar a disciplina que aparecerá na grade curricular como: 

“Educação para a Vida”. 



 
 

61 
 

Ainda de acordo com o documento em análise, a instituição entende que os 

conteúdos e conhecimentos das disciplinas que formam o referido componente 

curricular, de modo particular os de filosofia, podem colaborar com a potencialização 

dos conhecimentos dos educandos, permitindo que estes possam desenvolver os 

conteúdos desta área de forma reflexiva, bem como os conteúdos das demais 

disciplinas. Além disso, permitirá a correlação reflexiva dos conhecimentos teóricos 

com suas vivências cotidianas na prática social e cultural, de forma individual e 

coletiva, como mostra a citação: 

 

 
[...] Aclimatados de tal forma que venha a contribuir em uma grande 
bagagem de conhecimentos científicos das disciplinas descritas dando 
também condições para o aluno fazer uma reflexão em cima dos conteúdos 
dados e suas relações entre si, assim como as suas relações com a vida 
prática individual, social de forma geral com o desenvolvimento da história 
da sociedade (A, PPP. 2013, s/p). 

 

 

Desta maneira, é possível compreender que a filosofia trará conhecimentos 

de salutar importância para a composição do componente curricular Educação para 

a Vida, de forma que o discente desenvolva a capacidade do pensar reflexivo e 

dialógico com os conhecimentos das demais disciplinas, uma vez que seus 

conteúdos serão desenvolvidos de forma crítica e participativa com a finalidade de 

que o educando (a criança) possa desenvolver a capacidade de participação 

dialógica que lhe auxiliará em seu crescimento intelectual. 

Quanto aos objetivos da disciplina “Educação para a Vida” (Filosofia, 

Educação para a Cidade e Educação Cristã), objetiva desenvolver nos discentes os 

princípios filosóficos e cristãos, que toda educação deve promover, assim com a 

valorização humana e a consciência cidadã com vista, a mudança de si e da 

sociedade por via do conhecimento que ao adquirir o transforma e é transformado: 

 

 
Perceber o elo entre prática e a teoria dos conteúdos desenvolvidos na sala 
de aula, descobrindo assim mecanismos capazes de promover a 
valorização do ser humano e sua importância social como agente ativo 
fundamentado e embasado em princípios legais, filosóficos, cristãos que 
irão gerar sua atuação como cidadão consciente dos seus direitos e 
deveres sociais, capazes de gerar transformações a partir de 
conhecimentos adquiridos (A, PPP. 2013, s/p). 

 

 



 
 

62 
 

Ainda com relação aos objetivos das disciplinas e dos conhecimentos que 

estas podem oferecer aos discentes, destaca-se aquele voltado para: 

 
 

Sentir-se auto realizados para atuar de forma positiva gerando assim uma 
transformação social mais justa e apropria-se do saber para aplicar 
conhecimento onde for atuar no mercado de trabalho com desenvoltura (A, 
PPP. 2013, s/p).                  

 
 
 Quando se observa o que o documento explicita com relação as finalidades e 

objetivos da disciplina é possível compreender que a instituição visa, de acordo com 

o material pedagógico analisado, a formação da criança para que desde cedo, 

exercite a reflexão crítica visando a compreensão do aprender e do porquê fazer. 

Para atingir os objetivos educacionais a escola propõe as seguintes 

orientações metodológicas: (A, PPP. 2013) trabalhar com a troca de experiência em 

uma relação democrática entre professor-aluno, aluno-aluno e aluno-conhecimento, 

visando direcioná-lo para uma visão crítica, mas de respeito a diferença do ponto de 

vista do colega. 

Também traz orientações metodológicas que enfatizam a utilização da 

pesquisa com vista a compreensão do presente como resultante do passado, para 

que o aluno possa formar seu próprio ponto de vista, sempre ancorado nos 

conhecimentos já produzidos em todas as áreas de conhecimentos fundantes do 

componente curricular “Educação para a Vida”, de modo especial, os fornecidos pela 

filosofia, de forma que, desde cedo possa tecer críticas sustentadas em argumentos 

filosóficos e fatos constituintes da história da humanidade: 

 
 

A pesquisa será incentivada as novas explorações de contextos atuais e 
passados para que ele tenha uma visão própria, conceitos formados a partir 
dos seus conhecimentos, científicos, bíblicos, das leis e instituições 
vigentes, Filosofia e etc. criando assim uma visão sustentada nos princípios 
que o cerca, nos fatos históricos e outros já descritos aqui. (A, PPP. 2013, 
s/p). 

 
 
Com base nos aspectos destacados pode-se afirmar que o PPP da escola 

enfatiza uma metodologia dialógica, democrática, participativa e que estimula a 

pesquisa e a criticidade do educando por via do conhecimento oferecido pelos 

conceitos e princípios filosóficos e ao mesmo tempo cristãos. A confirmação dessa 

formação na prática exercido do chão da sala de aula não foi possível, em 



 
 

63 
 

decorrência da não autorização para observação direta da sala de aula, por parte da 

escola. Assim, não se pôde efetuar posições quanto ao trabalho pedagógico 

realizado com esse material, bem como os desdobramentos com o alunado da 

instituição. O que se pode pontuar, com base na Matriz Curricular do Ensino 

Fundamental (2016), e um planejamento semanal da instituição para o 5º ano, que 

há um certo descompaço entre a importância dada as disciplinas que formam o 

componente curricular “Educação para a Vida”, explicitado em seu PPP, e o espaço 

de tempo que estas recebem quando se encaminha para sua efetivação nos 

documentos analisados. 

Na Matriz Curricular do Ensino Fundamental (A, MCEF, 2016), todos os anos 

(1º ao 5º) possuem um total de 1.040 horas anuais, sendo que destas, para a 

disciplina “Educação para a Vida”, destina-se um total de 40 horas anuais e uma 

hora semanais. Dessas 40 horas, a filosofia pleiteia espaço com os conhecimentos 

de educação para a cidadania e o ensino religioso. Outro ponto que mostra essa 

controvérsia entre o que está no PPP da escola e a prática é quando se observa o 

planejamento semanal para o 5º ano, posto que, além da disciplina ter o espaço 

semanal de um horário, reserva-se para este o último horário da sexta-feira, quando 

os alunos já estão saturados e sem clima para as reflexões. (Planejamento semana 

para o 5º ano “A” data: 06/11 a 10/11/2017). 

Com base nos aspectos apresentados, compreende-se que a instituição, 

reserva espaço para o trabalho com os grandes temas da filosofia que são salutares 

para a formação humana. Entretanto, a oferta da filosofia nos anos iniciais do Ensino 

Fundamental, e de modo particular no primeiro ciclo, é realizada de forma diluída, 

com seus conhecimentos mesclados a temas de religião, cidadania e ambiente. 

Quanto à carga horária destinada a esse componente é insipiente e mínima quando 

comparada a outros componentes curriculares, como foi possível observar nos 

documentos em análise.  

Quanto seu ensino de forma integrada com outras disciplinas, que é o caso 

praticado pela instituição, Teixeira (2012) diz não há problema algum, no entanto, 

adverte para o cuidado de não se deixar que esta perca sua essência formativa em 

favor de outras e, como isso, relegá-la ao desprestígio social. 

 Na sequência da análise, serão investigados o material das escolas B e C, 

posto que, as duas instituições fazem parte da mesma rede privadas de ensino e 



 
 

64 
 

seus materiais são padronizados. Vale ressaltar que, nos aspectos em se 

diferenciarem se irá analisar separadamente. 

No tocante aos Projetos Políticos Pedagógicos das instituições, estes gozam 

de grande semelhança. Ao analisá-lo, foi possível perceber que as estruturas são as 

mesmas, com a apresentação do projeto, histórica e justificativa da instituição e do 

projeto, objetivos institucionais e de ensino, fundamentações ético-pedagógicas, 

epistemológicas e didático-pedagógicas. No entanto, não existe um tópico específico 

que trata do ensino de religião e ética (filosofia) como está contido nas Matrizes 

Curriculares. 

Nesse sentido, foram examinados de forma mais particularizada partes 

desses documentos que apontam para a necessidade de as instituições inserirem 

esses conhecimentos no processo de ensino e aprendizagem dos alunos, com vista 

a proporcionar-lhes uma educação para a autonomia, a cidadania, a ética, a política, 

a justiça, a responsabilidade, a solidariedade.  

Ao analisar os objetivos gerais das instituições, percebe-se que de acordo 

com PPP (2013) da escola B, identificou-se que esta instituição assume como a 

formação dos alunos para uma sociedade constante mudanças sociais como o eixo 

central do processo formativo. Destaca-se também o reconhecimento da 

necessidade de capacitar os alunos para serem indivíduos dotados de criticidade e 

com sólidos conhecimentos e valores morais e éticos, em condições de 

reconhecerem o valor do ser humano por vias das relações interpessoal e grupal: 

 

 
A fim de atender as mudanças atuais da sociedade que exige do homem 
uma maior capacidade crítica, esta escola pretende ser uma referência que 
contribua para a formação de cidadãos com sólidos valores éticos e morais, 
capazes de acompanhar as transformações sociais, educacionais e 
tecnológicas, valorizando as relações interpessoais e acima de tudo, a 
pessoa humana (B. PPP, 2013, p. 5-6). 

 

 

Assim, como a escola B, a escola C, com alguma diferença, diz em seu 

objetivo geral contido em seu PPP (2014), que zela pela qualidade educacional, 

visando o desenvolvimento integral do aluno, com vista, a constituição de sua 

autonomia e o desenvolvimento da criatividade, buscando formar o indivíduo dotado 

de uma boa-estima: 

 

 



 
 

65 
 

Objetivo geral – ser uma instituição com qualidade educacional que 
favoreça o desenvolvimento das crianças na educação infantil e nos anos 
iniciais do ensino fundamental [...] de modo a possibilitar a construção da 
autonomia, da criatividade, da capacidade crítica e a formação da 
autoestima (C. PPP, 2014, p. 6-7). 

 

 

Ver-se que esta instituição em seu objetivo geral não difere muito do que 

dispõe a instituição citada anteriormente. Todos apontam para uma formação 

integral de seus educandos, para o desenvolvimento da autonomia, da criticidade, 

da flexibilidade necessária para a vivência na sociedade atual, além de prezarem 

pela qualidade. 

Quanto aos objetivos do Ensino Fundamental, as escolas B e C, em nada 

diferem, seguem em seus PPPs a mesma redação, a qual tem por base a Lei nº 

11.274, de 2006, mais precisamente incisos dos I ao IV do artigo: 

 

 

I – O desenvolvimento da capacidade de aprender, tendo como meios 
básicos o pleno domínio da leitura, da escrita e do cálculo; 

II – A compreensão do ambiente natural e social, do sistema político, da 
tecnologia, das artes e dos valores em que se fundamentam a sociedade; 

III – O desenvolvimento da capacidade de aprendizagem, tendo em vista a 
aquisição de conhecimento e habilidade e a formação de atitudes e valores; 

IV – O fortalecimento dos vínculos de família dos laços de solidariedade 
humana e de tolerância recíproca em que se assenta a vida social. 
(BRASIL, 2006 IN B, PPP. 2013, p. 7 e C, PPP. 2014, p.7-8). 

 

 

Como se observa, os objetivos do ensino contido nos PPPs das instituições, 

são os mesmos e tem como foco privilegiado a formação integral do educando e o 

fortalecimento da solidariedade, dos valores éticos, morais e políticos, tornando-os 

capazes de desenvolverem as habilidades e competências indispensáveis para sua 

atuação social.  

No tocante aos fundamentos epistemológicos e pedagógicos, as instituições 

assumem partilhar dos princípios do construtivismo e do interacionismo, posto que, 

entendem que o conhecimento é uma construção que se efetiva a partir da interação 

do indivíduo com o objeto a ser conhecido, como explicitam em suas redações, 

iniciando pelo da escola B: 

 

 
A concepção sócio-interacionista orienta nossa prática pedagógica, pois seu 
enfoque principal é desenvolver no aluno a capacidade de aprender a, 
realizar um trabalho de forma colaborativa, desenvolver habilidades e 
atitudes, frente aos mais variados desafios e experiências que se 



 
 

66 
 

apresentam no cotidiano da vida cidadã. Portanto, a interação professor e 
aluno é importante para se concretizar o processo da aprendizagem [...] 
conforme Piaget “o conhecimento é uma construção continua do saber (B, 
PPP. 2013, p 11). 

 

 

 As instituições educativas orientam-se, em termos de desenvolvimento dos 

projetos formativos, pelas teorias interacionista de Vygostski e o construtivismo de 

Piaget. Nos documentos consultados são enfatizados a condição do aluno como 

construtor de seu saber a partir da interação deste com o conhecimento, deste com 

o professor e com os colegas. Aqui cabe uma indagação: onde se encontram os 

grandes temas da formação humana presentes na filosofia que as instituições 

trabalham na disciplina de religião e ética ou a Escola da Inteligência? 

Foram identificados esses temas nos PPP (2013) da escola B na parte dos 

fundamentos ético-pedagógicos e no PPP (2014) da escola C na parte de 

fundamentos, mais precisamente nos fundamentos éticos-políticos. Nos dois 

documentos são os mesmos valores, tais como: a responsabilidade, o diálogo, a 

criatividade, a amizade, a justiça, a ética, o respeito, a individualidade, a verdade, a 

autonomia, a verdade, entre outros. Vejamos como são descritos esses temas da 

formação humana provenientes da filosofia nas redações dos documentos em 

análise.  Inicia-se pelo da escola B: 

 

 
Responsabilidade, [...] criatividade [...] respeito [...] justiça [...], valores esses 
que possibilitam o exercício pleno da cidadania, enquanto Ser e com 
competência profissional, pois formando o aluno para a participação ética e 
política, implica em formar diretos e deveres de cidadania (PPP. 2013, p. 9). 

 

 

O documento segue enfatizando muito bem a importância desses 

conhecimentos na educação e formação integral do aluno dizendo: 

 

 
De forma transversal e interdisciplinar, através do livro de 
empreendedorismo e ética adotado pela escola, são trabalhados outros 
valores tais como: amizade, verdade, competência, solidariedade, ética, 
integridade, autonomia e outros que contribuem efetivamente para a 
formação integral do cidadão (PPP. 2013, p. 9). 

 

 

Assim, as citações extraídas dos documentos demonstram que a instituição B 

trabalha também com os outros temas da filosofia que se fazem necessários a todo 



 
 

67 
 

processo de formação humana. Essesmesmos valores aparecem no PPP da escola 

C, até mesmo com a semelhança em sua redação, como mostra o trecho a seguir: 

 
 

[...] como instituição de educação básica, precisa criar um contexto onde 
valores éticos sejam desenvolvidos nos educadores e educandos.  
Em parceria com a família, a escola procura trabalhar valores como 
responsabilidade, diálogo, amizade, criatividade, justiça, respeito à 
individualidade, possibilitando o exercício pleno da cidadania, enquanto Ser 
e com competência profissional, os quais serão vivenciados e repassados 
na prática diária por todos que educam e cuidam das crianças [...] (PPP. 
2014, p. 11). 
 

Ao apresentar os trechos dos PPPs das instituições educacionais B e C, 

entende-se que a filosofia aparece de forma integrada, mais especificamente com o 

ensino de religião e ética, educação financeira e empreendedorismo. Mesmo as 

instituições não assumindo a nomenclatura “filosofia”, seus grandes temas de 

formação humana se fazem presentes em seus documentos, uma vez que, estes 

apontam que a formação do ser humano  deve ser desenvolvida com vista em sua 

atuação social e boa consciência cidadã. 

Sabendo que os temas da formação humana proveniente da filosofia se 

fazem presentes nos documentos que direcionam o trabalho educativo das 

instituições em análise, resta saber qual espaço estes tem nas matrizes curriculares 

destas escolas. Isto é o que se verá a seguir.  

As Matrizes Curriculares do 1º ao 5º do Ensino Fundamental das escolas B e 

C possuem a mesma configuração. Tem por base legal a Base Nacional Comum, 

estão divididas em 5 (cinco) grandes áreas do conhecimento, sendo a área de 

linguagem, tendo por componentes curriculares as disciplinas de : Língua 

Portuguesa; Educação Artística; Educação Física; a área de Matemática, com a 

disciplina de Matemática; Ciências da Natureza com a disciplina de Ciência; 

Ciências Humanas: com Geografia e História; e a área da parte diversificada com os 

componentes curriculares de: Língua estrangeira; ensino Religioso e Ética, 

Informática, Educação Financeira; Educação Alimentar e Educação Musical. 

Suas cargas horárias anuais possuem variações de acordo com o ano, sendo 

880 para o 1º, 1.000 horas para o segundo e 960 para os demais anos. A carga 

horária semanal também é variada sendo formada por três grupos: as disciplinas 

que gozam de maiores espaços, que é o caso de: Português e Matemática com total 

de 200 horas anual e 6 horas semanal. O segundo grupo é o das disciplinas que 



 
 

68 
 

gozam do espaço de 80 horas anuais e 2 horas semanais, que é o caso de Ciências 

e Educação Física. O terceiro e último grupo é o das disciplinas que possuem o 

espaço menor, com 40 horas anuais e 1hora semanal. É o caso dos componentes 

curriculares de Educação Artística, Geografia, História, Língua Estrangeira, 

Informática, Educação Financeira, Alimentar, Musical e Religião e Ética (filosofia).    

Quando se observa as configurações das Matrizes Curriculares do Ensino 

Fundamental - anos iniciais (MCEFs), das instituições educacionais em análise, 

percebe-se que a carga horária destinada ao componente curricular que trabalha 

com os conhecimentos formativos provenientes da filosofia é mínima, e sendo este 

dividido com o ensino religioso, mais reduzido esse tempo fica. Assim, ao analisar o 

que está posto no PPP e na MCEF, torna-se evidente a disparidade entre o que 

proclama o primeiro e o que se ver no segundo documento. 

Como o objeto de estudo é a possibilidade da presença do ensino de filosofia 

nos anos iniciais, percebe-se que as instituições trabalham com alguns desses 

temas, embora não de o devido valor a sua real nomenclatura. Resta então saber 

como aparecem esse componente nos espaços e na organização da grade de 

horários semanais e o nome dado ao projeto e material didático utilizado pelos 

professores. 

Cabe esclarecer que na grade de horário o programa que trabalha esses 

temas filosóficos nas escolas denomina-se de “Escola da Inteligência”, não é de se 

estranhar que os materiais didático-pedagógicos utilizados pelas escolas são da 

referida rede. Quando se analisa a organização dos horários na semana, confirma-

se o que está exposto nas Matrizes Curriculares das escolas, o espaço mínimo para 

a filosofia, sendo para cada ano (1º ao 5º) apenas uma hora aula semanal. Tempo 

este dividido com o ensino religioso. Isto se constitui em um aspecto problemático, 

pois, entende-se que se deveria reservar um maior espaço, tendo em vista sua 

potencialidade e importância formativa, que é reconhecida nos PPPs das 

instituições. 

No entanto, de acordo com as organizações dos horários semanais, o que 

observa de positivo foi a distribuição do programa “Escola da Inteligência” ao longo 

de toda a semana e com variação de horários nos dias da semana e de acordo com 

o ano. 



 
 

69 
 

Quando se analisa a distribuição dos horários reservados a disciplina que 

trabalha o programa Escola da Inteligência, entende-se que ao não condensam o 

ensino desses conhecimentos nos últimos horários, quando os educandos já estão 

saturados e tem pouco aproveitamento em termos de atividade formativa, configura-

se como uma iniciativa positiva. Quando se reserva um primeiro, um segundo, um 

terceiro ou quarto horário para trabalhar o programa, permite concluir que de fato as 

instituições reconhecem que os conhecimentos da filosofia são de salutar 

importância para a formação do aluno, não podendo estes ter uma mera função 

figurativa na grade curricular. 

Assim, se conclui as análises das Matrizes Curriculares do Ensino 

Fundamental e das configurações das grades de horários semanal, e se passará a 

analisar o material didático-pedagógico utilizado pelas instituições para a execução 

do projeto “Escola da Inteligência” que é trabalho no componente curricular Religião 

e Ética. 

Como já foi explicitado na descrição do material, as instituições utilizam, para 

trabalhar com a disciplina de Religião e Ética (que aborda os grandes temas de 

formação humana proveniente da filosofia), o material didático-pedagógico 

proveniente da rede de educação sócio emocional -  Escola da Inteligência (EI), uma 

vez que, o material aborda os temas “educação e filosofia; educação da criança e 

psicologia infantil”. 

Quando se analisa o referido material (CURY, CURY E CAVALINI, 2016), 

identifica-se que para todos os anos iniciais do Ensino Fundamental a configuração 

é a mesma. Aborda um grande tema e, dentro deste, vários outros subtemas. Sendo 

cada um deles tratado como lição, que deve ser trabalhada em 4 horas aulas em 

dias diferentes. Vale salientar que para cada ano há parte 1 e 2, a primeira deve ser 

trabalhada no primeiro semestre e a 2 no segundo semestre. 

Ao proceder a análise desse material (CURY, CURY E CAVALINI, 2016), o 

que de imediato chama a atenção é a quantidade de páginas que contém cada uma 

dessas partes, por exemplo: o livro do 1º ano, que tem por grande tema: “A 

Olimpíada da Inteligência” os subtemas estão divididos em 4 lições, e soma um total 

de 239 páginas. Da mesma forma acontece com o material dos 2º com 327 páginas 

e o do 4º com um total de 185 páginas. Estes trabalham os seguintes grandes 

temas: o do segundo é a “Inteligência Saudável” e dentro destes os subtemas: 



 
 

70 
 

“Honestidade e teimosia”; “resiliência e a superação dos medos”; “a arte de se doar 

e o consumo consciente” e “o desenvolvimento da inteligência” (CURY, CURY E 

CAVALINI, 2016). Já o material do 4º ano tem por grande tema “o Eu autor da 

história: a cidade da maneira”, que trabalha em seus subtemas: na lição 1 “A 

Formação do Eu e a Cidade da Memória”; na lição 2 “O Bairro do Belo”; na lição 3 

“O Bairro da Reclamação: enfrentando os desafios”; na lição 4 “O Bairro do 

Respeito: aprendendo a respeitar e ser respeitado” (CURY, 2015)  

Já o livro de orientação didática do professor e do aluno para o 5º ano (CURE, 

2016) é diferente em sua parte II, no número de páginas, posto que, possui um total 

de 61. O mesmo tem como grande temática: “As Armadilhas da Mente: enfrentando 

o medo de errar e a necessidade de enganar os outros”, e está condensado em uma 

única lição.  

Quanto ao material pedagógico das escolas, pode-se dizer que é bem 

didático, uma vez que, dispõe de muitas ilustrações e cores. Trabalha com a leitura, 

a reflexão sobre os temas, indagações e questionamentos, construção e elaboração 

de histórias, além de reflexões coletivas e exposição oral do material que é 

produzido.  

Em cada aula, o professor, de acordo com as orientações do material, deve 

iniciar fazendo uma recapitulação do tema da aula anterior para na sequência 

introduzir a temática a ser abordada no dia. Faz orientações bem detalhadas 

mostrando o passo a passo que o docente pode seguir, no entanto, permite que este 

faça alterações e adaptações de acordo com as necessidades encontradas na sala 

de aula.  

Temas como honestidade, medo, enganar os outros, a formação do eu, o 

belo, as reclamações, dentre outros, aparecem de forma híbrida, posto que, ao 

analisar o material vê-se que este visa trabalhar a formação moral e ética do 

educando. Também se percebeu um caráter bem religioso, moralizante e 

disciplinante, mas, indagativo, reflexivo e questionador.  

Percebeu-se ainda características psicológicas, uma vez que, também visa a 

formação psico/cognitiva do educando, com vista ao bom equilíbrio psicológico que 

o torne capaz de agir ética e moralmente de forma positiva na sociedade em que 

este está inserido. 



 
 

71 
 

Em síntese, mesmo possuindo estas características formativas (religiosa e 

psicológica) o material não deixa de ser filosófico, uma vez que, além de trabalhar os 

temas de formação humana proveniente da filosofia, possui também os elementos 

metodológicos da pedagogia filosófica: o indagar, o ler, o refletir, o analisar, o 

elaborar, e o aplicar na prática cotidiana. Estes são elementos que, embora muitas 

áreas do conhecimento se apropriem para desenvolver seu processo de ensino e 

aprendizagem, são inegavelmente provenientes da natureza filosófica. Terminado a 

análise descritiva dos materiais das escolas B e C, se passará a análise descritiva 

da escola D. 

No que se refere ao material cedido pela escola D, tem-se três documentos: a 

parte do Projeto Político Pedagógico - PPP (2016-2018) que trata do ensino de 

filosofia, a Matriz Curricular do Ensino Fundamental – anos iniciais (1º ao 5º ano) – e 

parte das Orientações Metodológicas para o Ensino de Filosofia – OMFEF. 

Ao proceder à análise do fragmento do PPP (2016-2018) da referida escola, 

no que tange à área da filosofia, vê-se que a mesma reservou um tópico (V) 

exclusivo para expressar sua concepção de ensino de filosofia. Mostra ainda que a 

presença dessa área de conhecimento vem sendo reclamada em todas as etapas da 

educação básica por instituições e profissionais da área, tais como: pesquisadores, 

escolas, diretores  e educadores, haja vista que, para estes a filosofia deve ganhar o 

caráter de obrigatoriedade e de disciplina nos currículos educacionais desde os anos 

iniciais do ensino fundamental, e que mesma comunga dessa ideia, como mostra a 

citação: 

 

 

No caso do ensino fundamental, sua presença não é obrigatória no 
currículo, apesar da demanda de inúmeros professores e escolas que 
reivindicam a sua inclusão para os anos/série iniciais da educação básica, 
não apenas de forma transversal, mas como disciplina (D, PPP, 2016-2018, 
s/p).   

 

 

Como se ver, ao contrário das outras escolas analisadas anteriormente, a 

instituição entende que de fato há essa necessidade da filosofia como componente 

curricular obrigatório desde os anos iniciais de escolarização. E sendo assim, de 

acordo com seu PPP, a mesma sugere que na filosofia a ser ensinada nos anos 

iniciais do ensino fundamental, sejam incorporados outros temas diferentes da ética. 



 
 

72 
 

Nesse sentido, em si tratando de filosofia para os anos iniciais do ensino 

fundamental, os estudos apontam que existe um direcionamento para o ensino da 

ética moralizante. Ainda de acordo com o texto do documento em análise, ao 

incorporar o ensino de filosofia nos anos inicias do ensino fundamental, esta vai 

oportunizar aos discentes experiências investigativas que os levarão a uma ação 

dialógica reflexiva, permitindo-os que elaborem conceitos e desenvolvam 

competências e habilidades intelectuais, éticas e políticas, como mostra o fragmento 

a seguir: 

 

 
Desse modo, pretende-se que os temas de outras áreas da filosofia, além 
da ética, sejam apresentados à crianças e adolescentes, oportunizando 
experiências significativas, por meio de práticas investigativas, reflexivas e 
dialógicas, voltadas a elaboração de conceitos e significados, bem como ao 
desenvolvimento de habilidades cognitivas e éticas (D. PPP. 2016-
2018,s/p). 

 

 

A escola D, de acordo com seu PPP, visa um ensino de filosofia por via do 

método investigativo e dialógico, uma vez que, este possibilitará ao aluno o 

desenvolvimento da capacidade de raciocinar criticamente e refletir de forma ética 

sobre seus contextos sociais e também a habilidade de formar seus próprios 

conceitos e conclusões.  

No que se refere à base legal para implementação do ensino de filosofia 

desde os anos iniciais do ensino fundamental, o documento explicita que esta não 

existe, no entanto, também não existe nenhuma proibição a este respeito, e na falta 

de uma base legal, a instituição tem recorrido a estudos que tratam da temática 

como elementos balizadores e fundamentadores de sua inserção em seu currículo e 

em sua prática em sala de aula. Veja o que diz o documento: 

 

 
Na falta de parâmetros curriculares nacionais para a filosofia como 
disciplina no ensino fundamental recorre-se a pesquisas e obras de 
referência na área de filosofia para crianças, a fim de fundamentar a 
proposta de um possível recorte significativo de temas e problemas 
filosóficos, capaz de despertar os interesses de crianças e adolescentes, 
por se conectarem as vivências e indagações próprias dessa fase do 
desenvolvimento humano (A. PPP, 2016-2018, s/p.). 

  

 

Como se vê, a escola mesmo não dispondo de parâmetros nacionais que 

discriminem a inserção e a prática do ensino de filosofia para os anos iniciais do 



 
 

73 
 

Ensino Fundamental, não discriminou este componente curricular, pois, considera 

sua potencialidade formativa. Mediante esse cenário, a referida recorreu e recorre as 

obras e pesquisas que aborda a temática, dentre estas, está o Programa Filosofia 

para Crianças (FpC) do filósofo Lipma como aponta em suas pesquisas Muranaka 

(2009) e Kohan (2003). 

Ainda segundo o documento em análise, o ensino de filosofia na instituição, 

metodologicamente, pauta-se por leituras e reflexões sobre fragmentos de 

produções filosóficas, a fim de que os discentes sejam inseridos em práticas 

dialógicas com esses conhecimentos que os levam a construir conhecimento da 

história e reflexões provenientes da filosofia. É o que aponta o texto: 

 

 

Para isso, são utilizadas diversas linguagens, incluindo-se reflexões sobre 
fragmentos de teorias filosóficas (apresentas como ideias de pensadores 
sobre os temas investigados pelos alunos), afim de que eles iniciem e 
protagonizem um diálogo fecundo com a história da filosofia (D, PPP. 2016-
2018, s/p).  

 

 

Nesse trecho do PPP, a escola mostra que além de querer a filosofia em seu 

currículo, esta define uma metodologia na qual pretende trabalhar com esse 

componente curricular. Sabendo que a instituição em seu PPP defende e define a 

presença da filosofia como disciplina desde os anos iniciais do ensino fundamental, 

resta saber como esta se apresenta em sua matriz curricular.  

A Matriz Curricular para o Ensino Fundamental- anos iniciais (MCEF, 2017-

2018) da escola em análise, configura-se quase igualmente com as demais 

apresentadas anteriormente: tem como base legal a Base Curricular Comum; está 

dividida nas grandes áreas de conhecimento, sendo esta: ciências humanas com os 

componentes curriculares de História e Geografia; Ciências da Natureza, com a 

disciplina de Ciências; noções lógico-matemáticos com a disciplina de Matemática; 

linguagem, com as disciplinas de Língua Portuguesa, Educação Física e Artes; e a 

parte diversificada com as disciplinas de Língua Inglesa e Filosofia.  

Este documento está dividido em três grupos quando se refere à carga 

horária, sendo primeiro os das disciplinas que gozam do maior espaço de tempo, 

sendo 240 horas anuais e seis horas semanais; o grupo das disciplinas de 80 horas 

anuais e duas horas semanais; o terceiro grupo é formado pelas disciplinas com 



 
 

74 
 

carga horária de 40 horas anuais e uma hora semanais, do qual faz parte a filosofia 

(D, MCEF, 2017-2018). 

Quando se observa a configuração da matriz curricular da escola D, se vê um 

ponto negativo e outro positivo. O negativo refere-se à carga horária reservada na 

disciplina objeto de estudo, visto que, seu PPP aponta a filosofia como uma 

ferramenta de salutar importância para a boa formação humana, no entanto, o 

momento destinado ao seu ensino continua sendo irrisório e muito aquém daquilo 

que se faz necessário. No tocante ao ponto positivo, refere-se ao valor dado a sua 

nomenclatura dentro da sua grade curricular, e que a mesma aparece como 

disciplina de “Filosofia” e não com outras nomenclaturas que mascaram o real 

significado e grandeza que esta área de conhecimento propicia ao processo 

educativo do ser humano. Esta também se apresenta como uma disciplina 

autônoma e com conteúdos definidos, e não como temas transversais ou 

interdisciplinares, onde as outras disciplinas apoderam-se de seus mecanismos 

formativos e a depreciam em nome da supremacia de componentes curriculares que 

agradam e estão a serviço de uma formação mercadológica.  

Mas se a instituição valoriza o ensino de filosofia como disciplina autônoma 

no primeiro ciclo do ensino fundamental, merece analisar como se dão suas 

Orientações Metodológicas para o mesmo. Será que este vai além do ensino da 

ética moralizante? 

Ao iniciar a análise dos fragmentos das Orientações Metodologias para o 

Ensino de Filosofia (OMFEF, 2017) nos anos iniciais, se confirma aquilo que já foi 

explicitado em seu PPP, a filosofia ensinada e praticada na instituição tem por base 

teórica a pesquisa do filosofo Matthews Lipman como mostra a citação a seguir: 

 
 

Sendo assim, esta coleção visa proporcionar uma iniciação filosófica para 
os alunos, por meio do contato com indagações e problemas filosóficos. 
Contato que deve ocorrer de forma lúdica, dialógica e reflexiva, 
possibilitando o desenvolvimento de habilidades cognitivas que resultem em 
atividades éticas, tais como: ouvir, considerar e respeitar opiniões 
diferentes, entre outros. Nesse contexto, a concepção de ensino adotada, 
toma por referência, o conceito de comunidade de investigação, tal como é 
apresentado por Matthews Lipman, o fundador de filosofia para criança (D, 
OMFEF, 3º ano, 2017, p.4). 

 
 

Como se observa, a teoria que embasa o ensino de filosofia da escola D é a 

teoria de Lipman denominada de Filosofia para Criança (FpC), haja vista que, a 



 
 

75 
 

mesma visa um ensino para além do ensino da ética, mais a incorporação de outros 

temas que compõe o arcabouço de conhecimento que se fazem presentes no 

universo formativo da filosofia. 

Dentre esses temas da filosofia que se fazem presentes nas Orientações 

Metodológicas para o ensino de Filosofia para além da ética moralizante proposto 

pela escola, estão: os metafísicos, os axiológicos, éticos, políticos, estéticos, 

epistemológicos, lógicos, analógicos ou de filosofia da linguagem. Estes temas 

abordam e trabalham assuntos tais como: conhecimento de mundo, de natureza, de 

essência, de valores, de preferência, de justiça, de certo e errado, de bem e de  mal, 

de direitos e deveres, de liberdade, de beleza, de verdade, de razão, dentre outros, 

como descreve o trecho a seguir: 

 

Metafísica, mundo, natureza, essência e aparência das coisas, axiológicos- 
valores, preferências (em especial os éticos e estéticos); ética – bem, 
justiça, certo e errado, escolhas e regras; política – autoridade, liberdade, 
direitos e deveres; estéticos- beleza, gosto, arte e prazer; epistemologia- 
razão, verdade, ideias, pensar, conhecer; lógica- relações, coerência, 
contradição e regras e raciocínio; e analítica- significados e jogos de 
linguagem (OMFEF, 2016-2018, P. 9).        

 

 

Ao analisar o exposto na citação, percebe-se que as Orientações 

Metodológicas para o ensino de Filosofia nos anos iniciais (1º ao 5º) da escola D, ao 

contrário das demais instituições analisadas, abrange diversas áreas e campos de 

conhecimento filosóficos, de forma que condiz com o que está posto em seu PPP.  

Outro ponto que mostra as características do tipo de ensino de filosofia que a 

instituição apresenta em seu PPP e que estão presentes em todos os sistemas de 

ensinos, são os conteúdos procedimentais e atitudinais, uma vez que, segundo o 

documento em análise (D, OMFEF, 2016-2018, p. 9), os mesmos visam o 

desenvolvimento de atitudes e habilidades cognitivas que possam favorecer a 

formação do pensamento crítico - reflexivo, criativo e cuidadoso com a produção de 

novos conhecimentos. 

Dessa forma, o texto explicita que esses conteúdos visam, de acordo com a 

filosofia Lipmaniana, trabalhar o desenvolvimento das habilidades de interpretação e 

tradução. Nesse sentido, a escola D espera, segundo o documento em análise, que 

o ensino de filosofia no primeiro ciclo do Ensino Fundamental, produza 

aprendizagens reflexivas, permitindo que o educando problematize o contexto social 



 
 

76 
 

em que está inserido, não limitando-se a absolvição de conhecimentos estéril e 

fossificados filosoficamente. 

Para tanto, o ensino que se orienta por via da Orientação metodológica para o 

ensino de Filosofia nos anos iniciais do Ensino Fundamental (D, OMFEF, 2017-

2018) da instituição, é de natureza investigativa e problematizante, no qual o 

docente deve estimular os discentes à pesquisa, à investigação e à produção de 

novos conhecimentos com vista a sua autonomia intelectual. O professor será 

sempre o mediador criativo e crítico de sua prática pedagógica, e o aluno será 

sempre produtor de seu próprio conhecimento de forma individual e coletiva, como 

aponta o trecho a seguir: 

 

É assim que esta coleção participa da construção de novos caminhos, que 
não desconsideram fundamentos passados nem horizontes futuros. Seu 
maior objetivo é contribuir para a atuação dos professores como 
mediadores de um processo de conhecimento protagonizado pelos alunos, 
processo cujos pontos de partida sejam a investigação e diálogo reflexivo 
(D. OMFEF, 2016-1018, p.5). 

 

 

Como se pode constatar, o texto aponta para um ensino que parta dos 

interesses dos alunos (LIPMAN, 1994, P. 152, IN D, OMFEF, 2017-2018, p. 5) que 

surgem em sala quando as crianças passam a questionar termos e palavras (o 

porquê infantil), e quando estes questionamentos são bem aproveitados, como 

sugere o programa FpC, pode ser usados como ponto de partida no ensino de 

filosofia nos anos iniciais do Ensino Fundamental. 

Dessa forma, o documento da escola D, aponta que “[...] os conteúdos 

filosóficos são explorados nesta coleção por meio de perguntas e problemas que 

estimulam o raciocínio e o diálogo [...]” (OMFEF, 2016-2018, p.5). O mesmo 

considera ainda que o docente deve principiar por várias visões de um determinado 

tema, com vista ao desenvolvimento da natureza reflexiva e crítica-criativa, de modo 

a não ensinar aos alunos verdades dogmatizadas de um determinado conhecimento. 

Em síntese, a escola D, em matéria de ensino de filosofia no Ensino 

Fundamental, possui várias positividades, posto que, o que está posto em seu PPP 

se alinha com o que preconizam suas orientações pedagógicas para o professor de 

filosofia, uma vez que, estas visam fazer com que a prática pedagógica docente se 

desenvolva por um viés investigativo, reflexivo e crítico, com a finalidade de se 



 
 

77 
 

proporcionar uma  formação educacional para além do saber fazer, mas do saber 

por que fazer. 

Nesse sentido, apesar da escola, em sua Matriz Curricular dos Anos Iniciais 

do Ensino Fundamental, reservar o mesmo período de tempo para a disciplina que 

as demais instituições pesquisadas, a mesma dá a filosofia a sua real nomenclatura 

e desliga seu ensino do ensino de religião. Também não o restringe ao ensino da 

ética moralizante, mas abre espaço para se trabalhar outros grandes temas e 

conteúdos dos diversos campos de conhecimentos filosóficos.  Por defender a ideia 

da filosofia como disciplina autônoma, busca nas obras produzidas sobre a temática, 

de modo especial na Filosofia para Criança de Lipman (1995), o aporte para o 

desenvolvimento de suas práticas e ações pedagógicas, com vista, a se ensinar 

(MURANAKA, 2012) uma filosofia que privilegie a indagação, a curiosidade, o 

questionamento, a reflexão, o perguntar e o responder infantil.  

A seguir apresentar-se-á alguns comentários a respeitos dessas análises com 

base em alguns autores.  

 

2.4- Dialogando com alguns autores a respeito do material analisado 

 

Ao concluir a análise descritiva do material empírico coletado nas instituições 

educacionais campo de pesquisa, se faz necessário estabelecer relações entre os 

dados coletados e os autores utilizados como referências teóricas da pesquisa. 

Dentre esses autores estão: Rodrigues (2012), Muranaka (2009), Teixeira (2012), 

Correia (2013), Oliveira e Valeirão (2013), Sacristán (2000), Kohan (2003) uma vez 

que, estes refletem sobre a temática em questão. 

Voltando aos documentos analisados, é possível dizer que os PPPs das três 

primeiras escolas apresentam uma proposta desse ensino de forma integralizada 

com outras disciplinas. Assim, os conhecimentos filosóficos são trabalhados em 

conjunto com outras áreas do conhecimento, recebendo nomes diferenciados como: 

“Educação para a Vida” (escola A), “Religião e Ética, (as escolas B e C) através do 

Programa “Escola da Inteligência” dos autores Augusto Cury, Camila Cury e Denise 

Cavalini (2015, 2016).  

Como se percebe, nestas instituições, embora se defenda a importância dos 

temas filosóficos na formação humana, a filosofia não goza de espaço para se 



 
 

78 
 

apresentar como disciplina autônoma. No entanto, se reconhece a importância de 

suas iniciativas de introduzir os conhecimentos filosóficos desde os primeiros anos 

de escolarização, uma vez que, estes possibilitarão que a criança, desde cedo, 

exercite a prática reflexiva e possa despertar  a criticidade em seus pensamentos. 

No tocante à forma integralizada de se trabalhar a filosofia, encontra-se base 

legal nos Parâmetros Curriculares Nacionais – PCNs (BRASIL, 2009) quando estes 

propõem que esses temas sejam refletidos através dos temas transversais e por via 

da interdisciplinaridade. Essa forma de se trabalhar com a filosofia 

integralizadamente é objeto de análise de Rodrigues (2012), uma vez que, quando 

este traz os parágrafos 1º e 2º do artigo 10 da Resolução 03/98, aponta que: 

 

 

[...] Base Nacional Comum dos Currículos [...] deverá contemplar as três 
áreas do conhecimento [...], com tratamento metodológico que evidencie a 
interdisciplinaridade e a contextualização. No parágrafo 2º [...] afirma-se 
aqui “as novas Propostas Pedagógicas das escolas deverão assegurar 
tratamento interdisciplinar e contextualizado para: a) Educação Física e Arte 
[...] b) Conhecimento de Filosofia e Sociologia necessários ao exercício da 
cidadania” (BRASIL, 1986, IN RODRIGUES, 2012, P. 73). 

 

 

Esta interdisplinaridade, hibridamento e integralidade dos currículos também é 

apontada por Sacristán (2000) como característica dos currículos pós-modernos, 

com vista à flexibilidade no processo de formação do indivíduo. Em sendo assim, 

entende-se que este hibridamento curricular se faz presente na forma de trabalhar 

os temas filosóficos pelas escolas A, B e C, posto que, os conteúdos desta área de 

conhecimento são incorporados a outros componentes curriculares que se fazem 

presentes em suas Matrizes Curriculares. 

Teixeira (2012) aponta essa possibilidade de o ensino de filosofia ser 

desenvolvido de forma integralizado com outras disciplinas, no entanto, adverte para 

se ter o devido cuidado para que a mesma não perda suas características e seus 

elementos centrais: a reflexão e a criticidade da realidade social.  

No que se refere a escola D, a filosofia não só aparece no PPP, mas ganha 

espaço como uma disciplina autônoma. Isso é um bom sinal para que a mesma 

ocupe o lugar que merece nos currículos, visto sua importância formativa 

reconhecida em documentos oficiais como: a Constituição Federal de 1998, a Lei de 

Diretrizes e Bases da Educação Básica (LDB/96) e os Parâmetros Curriculares 



 
 

79 
 

Nacionais para o Ensino Fundamental (BRASIL, 2009) e na atualidade a nova Base 

Nacional Curricular Comum para o Ensino Fundamental (BNCCEF/2017). 

No tocante às características do ensino de filosofia desenvolvido nessas 

instituições educacionais campo de pesquisa, foi possível perceber que nas três 

primeiras, há um forte caráter moralizante, com foco no ensino da ética, com vista na 

formação do bom cidadão e cristão. Essa modalidade de ensino de filosofia, 

segundo o que apontam Oliveira e Valeirão (2013) faz da escola pós-moderna uma 

formadora de um cidadão flexível e ajustado socialmente às exigências do mercado. 

Corroborando com as análises de Lipman (1995), abordada por Muranaka (2009) e 

Kohan (2003). Embora estes autores examinem criticamente a proposta de Lipman 

de uma filosofia para criança, não deixam de reconhecer sua importância no 

desenvolvimento e na disseminação de uma filosofia que se proponha atender as 

especificidades da infância e das crianças nos anos iniciais de seu processo de 

escolarização. 

Com relação às configurações das Matrizes Curriculares dos anos iniciais do 

Ensino Fundamental, há o predomínio e exaltação de algumas áreas do 

conhecimento que potencializam um modelo de formação, de acordo com a lógica 

mercadológica, em detrimento a outras áreas, como é o caso da filosofia. 

Considerando, as possibilidades  de transcender essa lógica, retomamos as análises 

de Sacristán (2000, p. 105), que  firma o currículo como um campo de disputa e 

concorrência ideológica, política, cultural e econômica, onde cada grupo defende 

seus próprios interesses e, por isso,  em alguns momentos se ganha, em outros 

momentos se perde. 

Sendo o currículo um locus de disputa entre os grupos que defendem seus 

campos de conhecimentos, cabe aos que trabalham com a filosofia lutar e buscar 

mais espaço para a mesma nas grades curriculares, reclamando frente ao 

reconhecimento de sua importância formativa, mais tempo para que essa seja 

apresentada e trabalhada na prática da sala de aula.  

Ainda de acordo com o autor, essas configurações das Matrizes Curriculares, 

onde há a hegemonia de algumas áreas do conhecimento sobre as demais, reflete a 

realidade das políticas educacionais de larga escala ditadas pelos organismos 

internacionais: 

 

 



 
 

80 
 

A política sobre o currículo é um condicionamento da realidade prática da 
educação que deve ser incorporado ao discurso sobre o currículo [...]. O tipo 
de racionalidade dominante na prática escolar está condicionado pelas 
políticas e mecanismos administrativos que intervêm na modelação do 

currículo dentro do sistema escolar (SACRISTÁN, 2000, p. 107). 

 

 

Como se observa, Sacristán mostra que as configurações hegemônicas das 

MCEF das escolas campos de pesquisas, são reflexos de um contexto amplo, no 

qual se expressam os interesses e ideologias dominantes. Diante desse cenário 

apontado pelo autor e confirmados pelas MCEFs das instituições campos de 

pesquisa, percebe-se que o espaço da filosofia no Ensino Fundamental, assim como 

em outras etapas da Educação Básica, em nossas escolas, quase não existe e 

quando existe, este é muito reduzido em tempo dedicados para a sua real 

concretização na prática.  

Contrariando a lógica e interesse da ideologia dominante, Teixeira (2012) 

aponta que a filosofia tem sim espaço na Educação Básica, visto que, a mesma é 

portadora de um grande potencial formativo, no entanto, adverte para que seu 

ensino não se resuma em um faz de conta ou um amálgama de “receitas prontas” 

que não permite o aluno a pensar, mas um ensino reflexivo e que seja capaz de 

produzir novos conceitos e conhecimentos. Esta não deve ser desconecta do 

filosofar e nem este desconectado da realidade cotidiana. 

Nesse sentido, os métodos usados pelas escolas para o trabalho com o 

ensino de filosofia ou dos temas filosóficos por via da integração disciplinar são 

semelhantes e em alguns aspectos diferentes. 

Se a escola A (PPP. 2013) pauta-se pelo método de ensino cooperativo e 

investigativo, buscando propiciar aos alunos um aprender por via da pesquisa, da 

parceria com e entre os colegas e professores, e por meio do estímulo da reflexão 

crítica, com vista à construção de sua autonomia intelectual, as escolas B (PPP, 

2013) e C (PPP, 2014), orientam-se seus ensinos dos temas e conhecimentos 

filosóficos por via dos métodos construtivista e sócio-interacionista, e sendo assim, 

defendem a visão de que o conhecimento é fruto de construções cooperativas, de 

parcerias, de integração e investigação, de forma coletiva e também individual. A 

escola D (PPP, 2016-2018), assim como as demais, orienta-se em sua prática 

pedagógica por via do método investigativo, dialógico e reflexivo, uma vez que, visa 



 
 

81 
 

a formação de um educando que seja capaz de ler, interpretar, criticar e formar 

novos conceitos sobre suas realidades cotidianas. 

No tocante aos métodos e orientações didático-pedagógicas referente ao 

ensino dos temas filosóficos trabalhados de forma integralizada, interdisciplinar ou 

transversalmente nos anos iniciais do Ensino Fundamental, observou-se que estas 

têm traços bem definidos da Filosofia para Criança (FpC) do filósofo Matthews 

Lipman, como é explicitado por Muranaka (2009), quando aponta a importância de 

seus métodos no processo de ensino e aprendizagem dos educandos:  

 

 
 [...] A descoberta autônoma de significados reforça o caráter humano da 
educação e a via para este tipo de descoberta, segundo ele, é o diálogo 
investigativo, a discussão que, ao contrário da leitura passiva, proporciona a 
reflexão subjetiva, por conta da experiência vivenciada durante a 
investigação [...] (MURANAKA, 2009, P. 5138). 

 

 

Nesse trecho citado acima, a autora aponta a positividade e a potencialidade 

do método investigativo utilizado por Lipman e aderido pelas escolas em seus 

processos de ensinos e aprendizagens, bem como na organização de suas práticas 

pedagógicas. A autora aponta ainda que o dialógico deve ser entendido como 

mecanismo que complementa a opção metodológica de investigação das 

instituições, dessa junção, surgem aquilo que é denominado de prática pedagógica 

dialógica-investigativa, como mostra a citação: 

 

 
O diálogo confirma-se como instrumento importante no processo de ensino -
aprendizagem, quando se verifica seu caráter investigativo, ou seja, quando 
as crianças levam em conta o desenrolar do diálogo. Este tipo de prática 
refere-se ao que alguns estudiosos denominam como trabalho dialógico 
investigativo [...] (MURANAKA, 2009, P. 5139). 

 

 

Como se vê, até aqui a autora apresenta dois modelos metodológicos que se 

complementam e que estão presentes na Filosofia lipmaniana e que são bem 

visíveis nos documentos das escolas analisados. Além desses, há um outro que 

aparece no programa FpC que é a ideia de “comunidade de investigação e 

cooperação”, que aparecem também nos materiais, de forma mais implícita nos das 

escolas A, B e C, e de forma explicita na escola D. Nesse sentido, vale salientar que 

essa ideia permite que se propicie relações e cooperações que são salutares em 

todo processo de ensino e aprendizagem, como aponta a autora quando diz: 



 
 

82 
 

 
 
Outro ponto importante remete á formação de uma comunidade na sala de 
aula para estimular o pensar. Além do aspecto cooperativo, esta definição 
de comunidade interessa como local de relações entre diálogo e 
pensamento, no qual o caráter autocorretivo do pensar evidencia-se pela 
comparação e diversidade de opiniões na reflexão gerada pelo diálogo 
(MURANAKA, 2009, P.5139). 

 
 
Nesse sentido, a comunidade, assim como a investigação torna-se um 

mecanismo metodológico de salutar importância para o ensino de filosofia e que se 

alinha com o que está posto nas propostas de ensinos para a mesma nos anos 

iniciais do Ensino Fundamental apresentadas pelas escolas campo de pesquisa. 

Ao analisarem o Programa Filosofia para Criança de Lipman, os autores 

Kohan (2003) e Muranaka (2009), salientam que, embora o programa seja 

susceptível a algumas críticas, é inegável sua importância e contribuições para se 

pensar e praticar um ensino de filosofia com criança, posto que, este estabeleceu 

além de uma proposta possível, organizou métodos e objetivos desse ensino, 

fundamentado na proposta educacional de Dewey. 

Ainda de acordo com os autores, este programa faz-se importante porque 

despertou o interesse e influenciou muitas escolas a adotar o ensino de filosofia em 

seus currículos desde os anos iniciais do Ensino Fundamental como mecanismo se 

salutar importância para uma formação orgânica, humana, crítica, reflexiva e que 

leve o aluno ao pensar autonomamente por si próprio.    

Nesse sentido, a filosofia que se objetiva nos anos iniciais do Ensino 

Fundamental, como defende Correia (2013), não é uma filosofia que se baseia na 

repetição por repetição, no comentário pelo comentário, na simples e errônea 

interpretação dos clássicos, mas, uma filosofia para a reflexão crítica e produtora de 

autonomia intelectual nos discentes: 

 
 

[...] A erudição pela erudição não faz o menor sentido. O que dá significado 
ao nosso quefazer é a prática de utilizar os instrumentos da filosofia para 
pensarmos os problemas que batem em nossas portas [...] o pensar por 
conta própria, com o trabalho de procurar por si mesmo e com a decisão de 
assumir a autoria do próprio modo de pensar e de se expressar [...] 
(CORREIA, 2013, p. 534). 
 
 

É essa filosofia que queremos em nossas escolas, haja vista que, nossos 

alunos estão carentes de uma educação que lhes propicie a autonomia intelectual e 



 
 

83 
 

os capacitem para pensar por si e de se expressar de forma crítica e consciente 

frente os problemas que assolam a sociedade contemporânea.  

Essa visão de um ensino de filosofia para além da repetição é também 

apontada por Muranaka (2009), uma vez que, para mesma, não se deve ensinar 

uma filosofia tendo por base a doutrinação do aluno e de seu pensamento. Nesse 

sentido, a filosofia a ser ensinada, de acordo com a autora, deve ser criadora de 

novos conceitos, posto que, como aponta Kohan  “ [...] o conceito não é dado, é 

criado, está por criar, não é formado, ele é próprio em si mesmo, autoposição” 

(KOHAN, 2003, p. 20 IN MURANAKA, 2009, p. 5141).   

Essa filosofia proposta por Kohan (2003) e Muranaka (2009) terá sim espaço 

nos anos iniciais do Ensino Fundamental, uma vez que, esta permitirá que se 

conheça a criança  e seu universo, bem como entender que sua aprendizagem não 

somente reproduz  a cultura e o mundo adulto, mas produz novos conhecimentos 

que se manifestam em seus “porquês” e em seu universo social e cultural.  

Nesse sentido, a autora adverte que: “[...] uma Filosofia no Ensino 

Fundamental precisa se situar neste terreno amplo de significações que é a escola, 

a criança e suas relações, de modo a enriquecer estas relações e não apenas 

reforçá-las positivamente”(MURANAKA, 2009, p. 5144). 

Dessa forma, é possível destacar que nesta proposta de uma filosofia que 

faça parte do currículo dos anos iniciais do Ensino Fundamental, apontada por 

Muranaka (2009), não tem espaço para sua desconexão da cultura infantil, por isso, 

esta deve ser lúdica,  curiosa,  capaz de estimular a capacidade imaginativa da 

criança, que lhe permita exercer sua cultura da dúvida, da indagação, do questionar, 

que é específico dessa fase da vida humana. 

A autora ressalta que este ensino deve principiar-se pela racionalidade e 

imaginação infantil, com vista, a potencializar a prática pedagógica e o processo de 

ensino-aprendizagem e as especificidades do modo de pensar e de racionalizar da 

criança, como descreve a mesma: 

 

 
A imaginação e a racionalidade compõem os principais elementos que 
relacionam criança e Filosofia numa prática pedagógica. Antes de tudo, é 
preciso considerar estes aspectos como complementares entre si e não 
como opostos [...] a imaginação e a racionalidade de uma Filosofia na 
escola, precisa aliar-se aos processos imaginativos e racionais da criança 
[...] (MURANAKA, 2009, p. 5144). 

 



 
 

84 
 

 
Correia (2013) adverte que o ensino de filosofia deve ser ensinado com a 

finalidade de criação de soluções novas e que sejam eficazes para a resolução de 

problemas que assolam a sociedade atual. Aponta ainda que esse ensino vise e 

possibilite a real autonomia intelectual do educando, levando-o a produção de novos 

conceitos e soluções para estes problemas.              

Este ensino deve pautar-se pela experiência cotidiana e de conhecimentos 

culturalmente já produzidos, onde seja valorizado a ludicidade, o confronto entre os 

contrários, de tal forma que seja prazerosa e estimulante a cada descoberta. 

Também deve estimular a imaginação e reflexão entre aspectos contraditórios da 

realidade, com vista a construção de novos conhecimentos, de forma que guie e 

estimule os educandos a construir conceitos inéditos: 

 
 

[...] Quando se encontra o caráter lúdico das contradições, reforça-se o 
prazer da descoberta, do novo dentro do mesmo, das possibilidades da 
busca do ausente-evidente. Deste modo, imaginação e razão competem 
para a descoberta e compreensão das contradições do que se julga 
conhecer, esclarecendo suas pertinências no processo de construção 
cultural dos conceitos (MURANAKA, 2003, p. 5146).    

 
 
Percebe-se que a autora vai apontando para um ensino de filosofia que 

requer e propõe desafios tanto para quem ensina, quanto para quem aprende. É e 

deve ser uma aventura incerta, uma filosofia da instabilidade, mas cotidiana, 

concreta e lúdica que permita a saída da zona de conforto e a construção de novos 

conceitos e novos conhecimentos, de forma crítica, reflexiva e autônoma em diálogo 

do novo com o velho, com o objetivo de se construir uma nova realidade. 

Para tanto, de acordo com a autora, se deve valorizar o método construído 

por Lipman, investigativo, cooperativo e reflexivo, defendido por alguns autores. 

Também há quem defenda um método aberto, sem ser fechado, sem a necessidade 

de um planejamento prévio, sem intencionalidade, posto que, por suas 

características próprias, a filosofia torna-se impossível de se pensar e organizar um 

método específico, como mostra trecho: 

 
 

No debate sobre uma concepção de método acerca do ensino de filosofia 
existem posições diversas, para alguns ele precisa estar modelado e pronto 
para que se assegurem condições teórico-metodológico de objetivação de 
uma filosofia em sala de aula, como foi o programa de Lipman. Para outros, 
não há possibilidade de se pensar num método, pois este implica 



 
 

85 
 

planejamento, e uma filosofia escolar é essencialmente aberta, o que 
implica uma ausência do que se planejar, logo não há método [...] 
(MURANAKA, 2009, p. 5145). 

 

 

Assim, no debate acerca do método a ser priorizado no ensino de filosofia a 

autora apresenta duas possibilidades. De um lado aqueles que defendem a 

importância do método, e do outro, aqueles que defendem a ausência ou criação de 

um método, haja visto que, a abertura e flexibilidade proveniente da filosofia torna-se 

impossível essa organização de planos antecipados, e com isso, o método é 

impossível ser materializado. 

Diante desse cenário, a autora aponta um caminho que não privilegia nem 

um, nem outro lado, haja vista que, para a mesma ao se referir ao ensino de filosofia 

nos anos iniciais do Ensino Fundamental, faz-se necessário: 

 

 
“[...] pensar sim em possibilidades de desenvolver condições metodológicas 
para o trabalho pedagógico com Filosofia. Entretanto, esta concepção de 
método precisa suportar uma Filosofia sempre em aberto e em devir” 
(MURANAKA, 2009, 5145).  

 

 

Dessa maneira, a autora aponta para um ensino que tenha sim um método 

bem definido, que permita o docente saber de onde, por que, qual e como deve 

ensinar, no entanto, este deve sempre pensar uma filosofia em aberto a novas 

contribuições.  

Seguindo esse caminho metodológico para a presença da filosofia na 

educação de nossos pequenos, Kohan (2003, p. 104) aponta que: 

 

 
 [...] se queremos propiciar a experiência da filosofia à escola, é preciso que 
crianças e professores perguntem e se perguntem. Que eles tracem seus 
problemas, inventem seus sentidos e sigam linha problematizadora [...].    

 

 

 Nesse sentido, a filosofia pode ser considerada como um componente 

curricular importante nos anos iniciais do Ensino Fundamental, como sugere o autor, 

transformando o que a criança é, acolhendo e respeitando sua novidade, com vista, 

a construção da autonomia intelectual e criticidade face aos problemas cotidianos.  

Em síntese, o que justifica o ensino da filosofia nos anos iniciais do Ensino 

Fundamental são sua força e seu poder de desdogmatizar e de dessacratizar o 



 
 

86 
 

instituído como verdades absolutas e de contrariá-los como fez em tempos 

passados, na história da humanidade, filósofos como Sócrates, Nietzsche e Foucaut. 

Deste modo, servir-se de seus conhecimentos para pôr em cheque o que está em 

curso hoje, em tempos de reconfigurações sociais da sociedade capitalista e de 

mercado, que caminha na contramão das reais representações e necessidades de 

seus cidadãos, ao nosso ver, é o mais sensato, haja vista que, servirão como 

mecanismos de resistência e combate as iniquidades dominantes. Como destaca 

Kohan: 

 
 

Se o poder ético e político dessacralizador da filosofia foi importante em 
diversos momentos como mostram filósofos tão diversos quanto Sócrates, 
Nietzche e Foucaut, ele parece muito mais importante nestes dias em que 
os valores da democracia representativa, e do “livre” mercado, impõe-se por 
meio dos diversos extratos sociais, de maneira insensível à diferenças 
culturais e reforçam a exclusão e as iniquidades dominantes [...] (KOHAN, 
2003, p. 113). 

 

 

Se a filosofia foi importante em outros tempos na atualidade esta será muito 

mais. A filosofia faz-se justificável e necessária na formação infantil (MURANAKA, 

2009, p. 5148) por esta contribuir para que a sala de aula ganhe ares investigativos, 

cooperativos, reflexivo, lúdico, prazerosa e seja produtora de conhecimentos 

realmente novos e emancipatórios, fazendo com que a educação seja de fato 

transformadora do indivíduo e da ordem social hegemônica nas sociedades 

contemporâneas. 

Neste sentido, pensar a prática do ensino de filosofia nesta etapa da 

Educação Básica, consiste em refletir sobre uma educação que pratique a justiça 

social com os alunos e crianças que frequentam as escolas públicas. Significa 

repartir o privilégio de poucos, com a necessidade educacional de muitos, ou seja, 

pensar na educação das educações. 

Por fim, de acordo com Kohan (2003, p. 254), a filosofia no Ensino 

Fundamental faz-se necessária porque esta permite pensar uma nova infância, uma 

nova educação,  uma nova sociedade que se preocupe e enxergue a criança e a 

infância como seres capazes, pensantes, autônomos e, o caminho para tal, é por via 

de uma educação que permita o indivíduo, pensar, refletir a realidade social que o 

ser humano,  a infância e a criança vivem e estão imersos na contemporaneidade 

alienante, consumista e marginalizante.            



 
 

87 
 

3- CONCLUSÃO 

 

Ao voltarmos ao problema que norteou a pesquisa, ao que se pretendia 

constatar ou não, se havia a possibilidade de se ensinar filosofia desde os anos 

iniciais do Ensino Fundamental, tendo em vista, sua relação histórica com a infância,  

a educação e a pedagogia, foi possível concluir que a pesquisa aponta para uma 

afirmação positiva,   haja vista que, se identificou nas análises, que realmente  a 

filosofia se faz  presente na trajetória da constituição do conceito de infância  na 

história, por isso,  a infância na filosofia deve ser entendida como  uma construção 

histórica e que se faz necessário pensar em uma educação, para essa fase da vida 

humana, mais orgânica que lhe dê condições de agir de  forma reflexiva, crítica e 

consciente.    

Ao adotar o conceito de infância numa perspectiva histórica, foi possível 

entender de que forma em cada período da história, a infância era entendida, de 

forma particular, como uma construção social. E sob esta perspectiva buscou-se 

problematizar as diferentes concepções filosóficas que se debruçaram sobre este 

tema, da antiguidade, com a filosofia clássica platônica às formulações atuais.  

Platão demarca a infância como possibilidade, inferioridade, o outro 

desprezado e como material da política. Na Idade Média, a criança era vista e 

tratada como um adulto em miniatura e não havia o sentimento e cuidado com o ser 

pequeno, sendo percebido como um ser que tão logo adquirisse a fala era 

introduzido socialmente no mundo adulto. 

Já na modernidade surge o conceito moderno de infância, que tem como 

principais demarcações a criação do sentimento e dos cuidados com as crianças e 

com os bebês. A criança passa a ser o centro das atenções no seio da família. Alia-

se a isto, a criação da escola como instituição formativa dessa criança, espaço no 

qual a disciplina se constitui no mecanismo de formação, ajustamento, vigilância e 

punição dos pequenos. Nesta instituição pública destaca-se a figura do professor-

pastor responsável por concretizar esse processo educativo e formativo da criança 

de acordo com a lógica do Estado capitalista moderno. Outro aspecto importante na 

consolidação do conceito moderno de infância foi a invenção da pedagogia como 

ciência responsável por estudar o processo de ensino e aprendizagem infantil e 

pensar e desenvolver estratégias buscando sua eficácia. 



 
 

88 
 

Ainda com relação à constituição do conceito moderno de infância se faz 

necessário destacar as contribuições do filósofo Rousseau, que defendia uma 

educação natural, respeitando a especificidade e características próprias desta fase 

da vida humana, um modelo que permitisse deixá-la mais próxima possível de seu 

estado de natureza, por isso, se fazia necessário conhecê-la, com o objetivo de não 

adestrar sua natureza, mas de reforçá-la.        

No que se refere às marcas que caracterizam a infância contemporânea, 

constatou-se que a mesma traz alguns traços da infância moderna, no entanto, 

ressalta-se que esta possuem algumas marcas particulares, tais como: a 

normatização de seus direitos em nível nacional e mundial, a conceituação da 

infância por um víeis biológico e cronológico, mas também que esta é uma 

construção social, cultural, econômica, religiosa e filosófica.  

Outra característica da infância contemporânea diz respeito ao vertiginoso 

processo de adultização da criança, imprimido pela grande mídia e a televisão de 

modo particular (POSTMAN, 1999, NASCIMENTO, BRANCHER, OLIVEIRA, 2011) 

que está levando ao desaparecimento sutil da separação do mundo infantil do 

mundo adulto. 

No que refere à relação entre infância, educação, pedagogia e filosofia, 

percebe-se que estas são relações históricas, tendo em vista que, quando se pensa 

na criança, logo se reporta ao seu processo educativo e, para isso, recorre-se a 

pedagogia, uma vez que, esta oferece os mecanismos que são capazes de 

desenvolver a educação de forma a se alcançar os objetivos formativos 

intencionalmente esperados.  

Quanto à filosofia, este campo do conhecimento, historicamente, tem 

desempenhado o papel de fornecer elementos que são de salutar importância para 

se pensar a construção e concepção tanto da infância, quanto de sua educação, 

assim como da pedagogia, por isso, ao se pensar na educação desta, torna-se 

imprescindível recorrer as suas potencialidades e possibilidades formativas. 

No tocante aos pressupostos da Filosofia que são utilizados como elemento 

de debate para a afirmação da infância, não como um ser imaturo ou de menor 

idade, mas como cidadão de direito que, em suas especificidades, é capaz de 

produzir sua própria cultura, é possível apontar sua natureza questionadora, a 

inquietação com o instituído e dogmatizado, o pensamento reflexivo e a criticidade, 



 
 

89 
 

dentre outros. Estes se fazem importantes porque permitem reconhecer que a 

criança é um ser pensante que precisa ser respeitada, cuidada e educada, e isso só 

será possível por via de uma educação que lhe permita ser criança e exerça sua 

liberdade natural de indagar e de responder, ou seja, de ser criança em seu 

perguntar. 

Com relação à potencialidade formativa da filosofia, as referências teóricas  

Nogueira e Leal (2015),  Koham (2003),Rodrigues (2012), Gallo (2012), Tesser, 

Horn e Junkes (2012), Severiano (2012), Ferreira (2009) e Diez e Cunha (2012), 

utilizadas  na análise, reforçam o nosso entendimento da Filosofia como uma 

atividade humana por  excelência,  capaz de oferecer subsídios para uma educação 

humanista, como condição necessária frente à lógica mercadológica que impera em 

nossas sociedades. Esta se faz importante para o trabalho formativo voltado para 

uma formação orgânica, capacitando-o para que desenvolva suas capacidades 

ética, estética, política, de criticidade e de pensamento autônomo, e com isso, o 

indivíduo possa exercer e desfrutar de uma verdadeira cidadania. 

As análises realizadas nos permitem também afirmar que, este cidadão crítico 

de espírito livre não surgirá do acaso, este precisa ser cultivado desde muito cedo e 

quem é capaz de desenvolver tal tarefa é a filosofia, uma vez que, naturalmente, 

estimula a capacidade imaginativa, indagativa e de curiosidade bem mais que os 

outros componentes curriculares, justificando o porquê de sua presença nos 

currículos de todas etapas da educação básica, de modo especial nos anos iniciais 

do Ensino Fundamental, como foi constado nas escolas pesquisadas.  

No que se refere à configuração do ensino de Filosofia nos anos iniciais do 

Ensino Fundamental nas escolas campo de pesquisa, localizadas no Município de 

Rio Branco, foi possível identificar duas configurações: a primeira se apresenta 

como um ensino de forma integralizado juntamente com outras disciplinas, sem o 

nome filosofia, e a segunda, que traz o referido ensino como um componente 

curricular autônomo, usufruindo o status de disciplina independente em conteúdo e 

nomenclatura.     

Quanto aos conteúdos que são abordados no ensino de filosofia nos anos 

iniciais nas escolas que ofertam esse componente curricular, constatou-se que, 

tendo em vista suas configurações, estes se dividem em dois grupos. O primeiro 

composto pelas escolas A, B e C, que desenvolvem um ensino baseado numa 



 
 

90 
 

concepção de filosofia com uma abordagem moralizante, centrado nas discussões 

da ética, da justiça, no diálogo, na amizade, no respeito a individualidade, na 

responsabilidade e no bom comportamento, com vista, a formação do bom cidadão 

e do bom cristão. 

No segundo grupo (escola D), os conteúdos da filosofia estão configurados 

grandes áreas filosóficas de formação, onde se abordam as questões metafísicas, 

axiológicas, éticas, políticas, estéticas, epistemológicas, lógica e de filosofia da 

linguagem.  

Em suma, o ensino de Filosofia nos anos iniciais do Ensino Fundamental, 

pode contribuir para que a educação da infância vá além da lógica do treino ou 

preparação para a obtenção de boas notas nas avaliações externas. Este 

componente curricular pode oferecer elementos formativos para uma educação 

humanizada, possibilitando ao aluno agir de forma reflexiva, crítica e consciente 

frente suas realidades vivenciadas cotidianamente.  

Portanto, conclui-se que é possível, sim, a presença da filosofia no currículo 

dos anos iniciais do Ensino Fundamental, uma vez que, esta permitirá que a infância 

seja educada para o pleno exercício de sua cidadania e a formação de uma 

sociedade mais ética, crítica, reflexiva, pautada pelo princípio da solidariedade e de 

justiça sócia. Também se reconhece que existem grandes desafios, por isso, esta 

pesquisa suscita contribuições de outros estudiosos que a esta temática dedicarem.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

91 
 

4- REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

ALVES, Magda. Como Escrever Teses e Monografias. Rio de Janeiro, Campus, 
2003. 

 

BRASIL, Secretaria Especial dos Direitos Humanos, Ministério da Educação, 
Assessoria de Comunicação Social. Estatuto da Criança e do Adolescente. 
Brasília: MEC, ACS, 2005. 

 
CORREIA, Wilson Francisco. Docência em Filosofia: pensando na prática. 
Educação e Filosofia. Uberlândia, v. 27, n. 54, p. 525-538, jul./dez. 2013. ISSN 0102-
6801 5. 

 

CURY, Augusto. As Armadilhas da mente. – 5. Ed., 5 reimp. – São Paulo: Escola 
da Inteligência, 2016. 

 

CURY, Augusto, CURY, Camila e, CAVALINI, Denise A Olimpíada da Inteligência.  
Ed. Escola da Inteligência- São Paulo, 2016. 

 

___________. A Inteligência Saudável. –[4. Ed.].- Ed. Escola da Inteligência, São 
Paulo, 2016.  

 
Cury, Camila. OEu como Autor da História: a cidade da memória: parte 1/-[4. Ed.]- 
Ed. Escola da Inteligência Cursos Educacionais, Ribeirão Preto, SP, 2015.  

 

DIEZ, Carmen Lúcia Fornari ,  CUNHA, Rosâni Kucarz da. Reflexões sobre o 
ensino de Filosofia. Educ. rev. [online]. 2012, n.46, pp.127-138. ISSN 0104-4060.  
http://dx.doi.org/10.1590/S0104-40602012000400010. 

 

DOMINGOS, Ana Lúcia de Oliveira, SILVA, Fernanda Duarte Araújo. Concepções 
de Criança e Infância a partir da Legislação Brasileira. Rev. Partes,2016. 
Disponível  em: <http://www.partes.com.br/2016/04/29/concepcoes-de-crianca-e-
infancia-a-partir-da-legislacao-brasileira/>. Acesso em 11/03/2018. 

 

FERREIRA, João Vicente Hadish. Filosofia: história. Pearson Education do Brasil- 
São Paulo, 2009.  

 
GALLO, Sílvio, CONELLI, Gabriele, DANELON, Márcio (organizadores). Filosofia 
do Ensino de Filosofia. – editora Vozes, Petrópolis, RJ, 2003. 

 

KOHAN, Walter Omar. Infância. Entre Educação e Filosofia. - Belo Horizonte: 
Autêntica, 2003. 

 

KONINK, Tomais de. Filosofia da Educação: ensino sobre o devir humano. 
[tradução Márcio Anatole de Sousa Romero]. -São Paulo: Papirus, 2007.-(Coleção 
filosofia). 

 

LIMA, Michelle Fernandes, et.al. A função do currículo no contexto escolar– 
Curitiba: Intersaberes, 2012. 

http://dx.doi.org/10.1590/S0104-40602012000400010
http://www.partes.com.br/2016/04/29/concepcoes-de-crianca-e-infancia-a-partir-da-legislacao-brasileira/
http://www.partes.com.br/2016/04/29/concepcoes-de-crianca-e-infancia-a-partir-da-legislacao-brasileira/


 
 

92 
 

 
MURANAKA, Fabiana. Filosofia e seu Espaço no Ensino Fundamental. IX- 
EDUCERE, III ESBP- PUCPR. Out.2009 (ver direito com0 colocar a referencia). 
 
NASCIMENTO, Cláudia Terra do, BRANCHER, Vantoir Roberto, OLIVEIRA, Valesca 
Forte de. A construção social do conceito de infância: algumas interlocuções 
históricas e sociológicas, 2011. Disponível em: http://coral.ufsm.br/gepeis/wp-
content/uploads/2011/08/infancias.pdf. Acesso em 14/01/2018.  
 
NOGUEIRA, Makeliny Oliveira Gomes, LEAL, Daniela. Teorias da Aprendizagem: 
um encontro entre os pensamentos filosófico, pedagógico e psicológico. 2º ed. 
Curitiba: Intersaberes, 2015. 
 
OLIVEIRA, Avelino da Rosa, VALEIRÃO, Kelin. Governamentalidade e Práxis 
Educacional na Contemporaneidade. Educação e Filosofia. Uberlândia, v. 27, n. 
54, p. 559-578, jul./dez. 2013. ISSN 0102-6801 559 
 
PEIXOTO, Adão José, Filosofia, Educação e Cidadania-Campinas, SP: Editora 
Alínea, 2ª ed., 2004. 
 
POSTMAN, Niel. O desaparecimento da infância. Rio de Janeiro, Graphia, 1999.  
 
RODRIGUES, Zita Ana Lago. O ensino da Filosofia no Brasil no contexto das 
políticas educacionais contemporâneas em suas determinações legais e 
paradigmáticas. Educ. rev., Dez 2012, no.46, p.69-82. ISSN 0104-4060. 
 
SACRISTÁN, J. Gimeno.  O Currículo: uma reflexão sobre a prática. Porto Alegre: 
Artmed, 2000. 
 
SEVERINO, Antônio Joaquim. Integrar cultura e humanismo: desafio pedagógico 
da Filosofia no Ensino Superior. Educ. rev., Dez 2012, no.46, p.21-35. ISSN 0104-
4060http://dx.doi.org/10.1590/S0104-40602012000400003. 
 
TEIXEIRA, Luciana da Silva. Uma introdução ao Ensino da Filosofia. Educ. rev., 
Dez 2012, no.46, p.287-292. ISSN 0104-4060. Educ. rev.  no.46 Curitiba out./dez. 
2012. http://dx.doi.org/10.1590/S0104-40602012000400019. 
 
Tesser, Gelson João, Horn, Geraldo Balduíno and Junkes, Delcio. A Filosofia e seu 
ensino a partir de uma perspectiva da teoria crítica. Educ. rev., Dez 2012, no.46, 
p.113-126. ISSN 0104-4060 http://dx.doi.org/10.1590/S0104-40602012000400009. 
 
WARDE, Mirian Jorge. Repensando os estudos sociais de história da infância no 
Brasil. Perspectiva, Florianópolis, v. 25, n. 1, 21-39, jan./jun.2007.  Disponível 
em:<http://www.perspectiva.ufsc.br> 
 
 
 

 

 

http://coral.ufsm.br/gepeis/wp-content/uploads/2011/08/infancias.pdf
http://coral.ufsm.br/gepeis/wp-content/uploads/2011/08/infancias.pdf
http://dx.doi.org/10.1590/S0104-40602012000400019
http://dx.doi.org/10.1590/S0104-40602012000400009
http://www.perspectiva.ufsc.br/


 
 

93 
 

ANEXOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

94 
 

Anexo- A: Protocolo de Pesquuisa TCC- período(2012- 2016) 

 
ANO 2012 
 
ART. 001/2012 
 
Gallo, Silvio. Governamentalidade democrática e ensino de Filosofia no Brasil 
contemporâneo. Cad. Pesqui., Abr 2012, vol.42, no.145, p.48-65. ISSN 0100-1574. 
http://dx.doi.org/10.1590/S0100-15742012000100005 
 
ART. 002/2012 
 
PENNA, Marieta Gouvêa de Oliveira. Valores práticos do magistério e facetas de 
práticas pedagógicas. Educ. Real. [online]. 2012, vol.37, n.3, pp.823-839. ISSN 
2175-6236.  http://dx.doi.org/10.1590/S2175-62362012000300007 
 
ART. 003/2012 
 
NALDINHO, Thiago Canonenco, JUNIOR, Hélio Rebello Cardoso. A Filosofia como 
Modo de Vida em Foucault. Rev.Educação e Filosofia Uberlândia, v. 26, n. 51, p. 
185-206, jan./jun. 2012. ISSN 0102-6801 185 
 
ART. 004/2012 
 
SILVA, Heraldo Aparecido. A Filosofia da Educação de Richard Rorty: 
epistemologia, conversação, redescrições,narrativas e as funções da educação. 
Rev. Educação e Filosofia Uberlândia, v. 26, n. 52, p. 509-526, jul./dez. 2012. ISSN 
0102-6801 
 
ART. 005/2012 
 
OLIVEIRA, Fernando Bonadia de. Espinosa e a radicalização ética na educação 
pública. Educ. Soc. [online]. 2012, vol.33, n.118, pp.191-204. ISSN 0101-7330.  
http://dx.doi.org/10.1590/S0101-73302012000100012. 
 
ART. 006/2012 
 
Tesser, Gelson João, Horn, Geraldo Balduíno and Junkes, Delcio A Filosofia e seu 
ensino a partir de uma perspectiva da teoria crítica. Educ. rev., Dez 2012, no.46, 
p.113-126. ISSN 0104-4060 http://dx.doi.org/10.1590/S0104-40602012000400009. 
 
ART. 007/2012 
 
KOHAN, Walter Omar. A Filosofia e seu ensino como phármakon. Educ. rev., Dez 
2012, no.46, p.37-51. ISSN 0104-4060 
 
ART. 008/2012 
 
SEVERINO, Antônio Joaquim. Integrar cultura e humanismo: desafio pedagógico 
da Filosofia no Ensino Superior. Educ. rev., Dez 2012, no.46, p.21-35. ISSN 0104-

http://dx.doi.org/10.1590/S0100-15742012000100005
http://dx.doi.org/10.1590/S2175-62362012000300007
http://www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=p&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=OLIVEIRA,+FERNANDO+BONADIA+DE
http://dx.doi.org/10.1590/S0101-73302012000100012
http://dx.doi.org/10.1590/S0104-40602012000400009


 
 

95 
 

4060http://dx.doi.org/10.1590/S0104-40602012000400003. 

 

ART. 009/2012 
 

TEIXEIRA, Luciana da Silva. Uma introdução ao Ensino da Filosofia. Educ. rev., 
Dez 2012, no.46, p.287-292. ISSN 0104-4060. Educ. rev.  no.46 Curitiba out./dez. 
2012. http://dx.doi.org/10.1590/S0104-40602012000400019 

 

ART. 010/2012 

 

DIEZ, Carmen Lúcia Fornari  e  CUNHA, Rosâni Kucarz da. Reflexões sobre o 
ensino de Filosofia. Educ. rev. [online]. 2012, n.46, pp.127-138. ISSN 0104-4060.  
http://dx.doi.org/10.1590/S0104-40602012000400010 

 

ART. 011/2012 

 

TOMAZETTI, Elisete M. Produção discursiva sobre ensino e aprendizagem 
filosófica. Educ. rev., Dez 2012, no.46, p.83-98. ISSN 0104-4060 
http://dx.doi.org/10.1590/S0104-40602012000400007. 

 

ART. 012/2012 

 

Rodrigues, Zita Ana Lago. O ensino da Filosofia no Brasil no contexto das 
políticas educacionais contemporâneas em suas determinações legais e 
paradigmáticas. Educ. rev., Dez 2012, no.46, p.69-82. ISSN 0104-4060. 

 

ANO 2013 

 

ART. 013/2013 

 

SILVEIRA, Renê José Trentin. Ensino de Filosofia e cidadania: uma abordagem a 
partir de Gramsci. Rev. Bras. Estud. Pedagog. [online]. 2013, vol.94, n.236, pp.53-
77. ISSN 2176-6681.  http://dx.doi.org/10.1590/S2176-66812013000100004. 

 

ART. 014/2013 

 
CARVALHO, Alexandre Filordi de. Educação e imagens na sociedade do 
espetáculo: as pedagogias culturais em questão. Educ. Real. [online]. 2013, vol.38, 
n.2, pp.587-602. ISSN 2175-6236.  http://dx.doi.org/10.1590/S2175-
62362013000200014. 

 

ART. 015/2013 

 

SOARES, Maria da Conceição Silva. Pesquisas com os cotidianos: devir-filosofia 
e devir-arte na ciência. Educ. Real. [online]. 2013, vol.38, n.3, pp.731-745. ISSN 
2175-6236. http://dx.doi.org/10.1590/S2175-62362013000300003. 

 

ART. 016/2013 

 

http://dx.doi.org/10.1590/S0104-40602012000400019
http://dx.doi.org/10.1590/S0104-40602012000400007
http://dx.doi.org/10.1590/S2176-66812013000100004
http://dx.doi.org/10.1590/S2175-62362013000200014
http://dx.doi.org/10.1590/S2175-62362013000200014
http://dx.doi.org/10.1590/S2175-62362013000300003


 
 

96 
 

OLIVEIRA, Thabata Franco de, VALDEMARIN, Vera Teresa. Educação, Verdade e 
Valor: diálogocom Nietzsche. Rev. Educação e Filosofia. Uberlândia, v. 27, n. 53, 
p. 137-160, jan./jun. 2013. ISSN 0102-6801 137 

 

ART. 017/2013 

 

DORE, Rosemary. Notas sobre a Assimilação da Filosofia da Práxispelo Neo-
Idealismo e Pragmatismo:Croce, Dewey, Gramsci.Educação e Filosofia. 
Uberlândia, v. 27, n. 53, p. 235-258, jan./jun. 2013. ISSN 0102-6801 235 

 

ART. 018/2013 

 

OLIVEIRA, Avelino da Rosa, VALEIRÃO, Kelin. Governamentalidade e Práxis 
Educacional na Contemporaneidade. Educação e Filosofia. Uberlândia, v. 27, n. 
54, p. 559-578, jul./dez. 2013. ISSN 0102-6801 559 

 

ART. 019/2013 

 

HENKLAIN, Marcelo Henrique Oliveira  e  CARMO, João dos Santos.Contribuições 
da análise do comportamento à educação: um convite ao diálogo. Cad. 
Pesqui. [online]. 2013, vol.43, n.149, pp.704-723. ISSN 0100-1574.  
http://dx.doi.org/10.1590/S0100-15742013000200016. 

 

ANO 2014 

 

ART. 020/2014 

 

VELASCO, Patrícia Del Nero  e  BRAGA, Rafael Cavalcanti. A filosofia e seu 
ensino: reflexões a partir da perspectiva Merleau-Pontyana sobre filosofia e 
história da filosofia. Kriterion [online]. 2014, vol.55, n.130, pp.637-652. ISSN 0100-
512X.  http://dx.doi.org/10.1590/S0100-512X2014000200011 

 

ART. 021/2014 

 

Margutti, Paulo. Sobre a nossa tradição exegética e a necessidade de uma 
reavaliação do ensino de Filosofia no país. Kriterion, Jun 2014, vol.55, no.129, 
p.397-410. ISSN 0100-512X 

 

ART. 022/2014 

 

LOPONTE, Luciana Gruppelli.Arte Contemporânea, Inquietudes e Formação 
Estética para a Docência. Educação e Filosofia Uberlândia, v. 28, n. 56, p. 643-
658, jul./dez. 2014. ISSN 0102-6801 643 

 

 

 

ART. 023/2014 

 

http://www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=p&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=HENKLAIN,+MARCELO+HENRIQUE+OLIVEIRA
http://www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=p&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=CARMO,+JOAO+DOS+SANTOS
http://dx.doi.org/10.1590/S0100-15742013000200016
http://www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=p&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=VELASCO,+PATRICIA+DEL+NERO
http://www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=p&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=BRAGA,+RAFAEL+CAVALCANTI
http://dx.doi.org/10.1590/S0100-512X2014000200011


 
 

97 
 

CORREIA, Wilson Francisco.DOCÊNCIA EM FILOSOFIA: PENSANDO NA 
PRÁTICA. Educação e Filosofia. Uberlândia, v. 27, n. 54, p. 525-538, jul./dez. 2013. 
ISSN 0102-6801 5 
 

ART. 024/2014 
 
FONTE, Sandra Soares Della.A formação humana em debate 
.Educ.Soc.abr./jun. 2014. vol.35 no.127 ISSN 0101-7330. 
 
ANO 2015 

 

ART. 025/2015 
 
SILVA, Roberto Rafael Dias da.Educação, Governamentalidade e 
Neoliberalismo:contribuições foucaultianas para o estudodas políticas de currículo.  
Rev. Educação e Filosofia Uberlândia, v. 29, n. 57, p. 199 - 223, jan./jun. 2015. ISSN 
0102-6801 199. 
 

ART. 026/2015 
 
TREVISA, Amarildo Luiz, DEVECHI, Catia Piccolo Viero, ROSA, Geraldo Antonio da, 
FAGUNDES,  André Luiz de Oliveira. A Filosofia da Educação no Giro do 
Reconhecimento do Outro. Educação e Filosofia Uberlândia, v. 29, n. 58, p. 861 - 
887, jul./dez. 2015. ISSN 0102-6801 861. 
 
ART. 027/2015 
 
ARAUJO, Ricardo Corrêa de. A Filosofia da Educação de Richard Rorty: conser-
vadorismo e elitismo ou reformismo e edificação privada?  Educação e Filosofia 
Uberlândia, v. 29, n. 58, p. 665 - 686, jul./dez. 2015. ISSN 0102-6801. 
 
ART. 027/2015 
 
SEVERINO, Antonio Joaquim. Ética e pesquisa: autonomia e heteronomia na 
prática científica. Cad. Pesqui. [online]. 2015, vol.45, n.158, pp.776-792. ISSN 
0100-1574.  http://dx.doi.org/10.1590/198053143355. 
 
ANO 2016 
 
ART. 030/2016 
 
HEUSER, Ester Maria Dreher. Do direito aos problemas para o 
aprendizadofilosófico: considerações sobre as DiretrizesCurriculares de 
Filosofi a do Estado do Paraná a partirde uma perspectiva deleuziana. 
Educação e Filosofi a, v. 30, n. 60, p. 685-700, jul./dez. 2016. ISSN 0102-6801 685 
DOI:http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n60a2016 p685a700 
 
ART. 031/2016 
 

http://www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=p&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=SEVERINO,+ANTONIO+JOAQUIM
http://dx.doi.org/10.1590/198053143355
http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n60a2016%20p685a700


 
 

98 
 

OLIVEIRA, Liliana Souza de. O ensino da filosofia como uma tecnologia de 
governamentalidade. Educação e Filosofi a, v. 30, n. 60, p. 799-819, jul./dez. 2016. 
ISSN 0102-6801.DOI: http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-
6801.v30n60a2016-p799a819 
 
ART. 032/2016 

 
CONTE, Elaine  e  DEVECHI, Catia Piccolo Viero. A experiência estética em tempos 
de virtualização tecnológica. Cad. Pesqui. [online]. 2016, vol.46, n.162, pp.1216-
1233. ISSN 0100-1574.  http://dx.doi.org/10.1590/198053143724. 
 

ART. 033/2016 
 
HORN, Geraldo Balduíno e  MENDES, Ademir Aparecido Pinhelli. Ensino de 
Filosofia: método e recepção filosófica em Agnes Heller. Educ. rev. [online]. 2016, 
n.62, pp.279-293. ISSN 0104-4060.http://dx.doi.org/10.1590/0104-4060.44746 

 

ART. 034/2016 

ALMEIDA, Daniel Manzoni de. Análise da trama de argumentos na obra 
"Meditações" cartesianas na construção da ideia do "Cogito": uma proposta para um 
modelo didático para o ensino de Filosofia. Educ. rev. [online]. 2016, n.62, pp.295-
308. ISSN 0104-4060.  http://dx.doi.org/10.1590/0104-4060.46423. 

 

Excedentes 

ART. 001 
 

DOMINGOS, Ana Lúcia de Oliveira, SILVA, Fernanda Duarte Araújo. Concepções 
de Criança e Infância a partir da Legislação Brasileira. Rev. Partes,2016. 
Disponível  em: <http://www.partes.com.br/2016/04/29/concepcoes-de-crianca-e-
infancia-a-partir-da-legislacao-brasileira/>. Acesso em 11/03/2018. 
 

ART. 002 

MURANAKA, Fabiana. Filosofia e seu Espaço no Ensino Fundamental. IX- 
EDUCERE, III ESBP- PUCPR. Out.2009 (ver direito com0 colocar a referencia). 
 
ART. 003 

WARDE, Mirian Jorge. Repensando os estudos sociais de história da infância no 
Brasil. Perspectiva, Florianópolis, v. 25, n. 1, 21-39, jan./jun. 2007.  Disponível 
em:<http://www.perspectiva.ufsc.br>. 
 
 

Referências Bibliográficas 

 

Kriterion: Revista de Filosofia da Faculdade de Filosofia da Universidade de Minas 
Gerais- FFUMG.  Disponível em: < www.scielo.br/scielo.php?pid=0100-
512X&script=sci_issues>. 

http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n60a2016-p799a819
http://dx.doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v30n60a2016-p799a819
http://www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=p&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=CONTE,+ELAINE
http://www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=p&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=CONTE,+ELAINE
http://www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=p&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=DEVECHI,+CATIA+PICCOLO+VIERO
http://dx.doi.org/10.1590/198053143724
http://www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=p&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=ALMEIDA,+DANIEL+MANZONI+DE
http://dx.doi.org/10.1590/0104-4060.46423
http://www.partes.com.br/2016/04/29/concepcoes-de-crianca-e-infancia-a-partir-da-legislacao-brasileira/
http://www.partes.com.br/2016/04/29/concepcoes-de-crianca-e-infancia-a-partir-da-legislacao-brasileira/
http://www.perspectiva.ufsc.br/
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=0100-512X&script=sci_issues
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=0100-512X&script=sci_issues


 
 

99 
 

 

Revista Brasileira de Estudos Pedagógicos. Versão On-line ISSN 2176-668. 
Disponível em:http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_issues&pid=2176-
6681&lng=pt&nrm=iso 

 

Revista Cadernos de Pesquisas. Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_serial&pid=01001574&lng=pt&nrm=iso 

 

Revista Educação & Realidade - UFRGS-  Disponível em:  

<http: //www.ufrgs.br/edu_ realidade/>. 

 

Revista Educação e Filosofia-UFU. Disponível em: 
<www.seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia.>. acesso em 10 e 15/09/2017 

 

Revista Educação e Sociedade- Cedes ISSN 01017330versão On-line ISSN 1678-
4626. Disponível em: 
<http://www.scielo.br/scielo.php/script_sci_serial/pid_01017330/lng_pt/nrm_is> 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_issues&pid=2176-6681&lng=pt&nrm=iso
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_issues&pid=2176-6681&lng=pt&nrm=iso
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_serial&pid=01001574&lng=pt&nrm=iso
http://www.ufrgs.br/edu_realidade/
http://www.ufrgs.br/edu_realidade/%3e
http://www.seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia

